

## **Eruv in NYC**

Shiur# 533 | Now 1st 2025

#### רמב"ם הלכות שמיטה ויובל פרק יג הלכה יג

ולא שבט לוי בלבד אלא כל איש ואיש **מכל באי העולם** אשר נדבה רוחו אותו והבינו מדעו להבדל לעמוד לפני יי לשרתו ולעובדו לדעה את יי והלך ישר כמו שעשהו האלהים ופרק מעל צוארו עול החשבונות הרבים אשר בקשו בני האדם הרי זה נתקדש קדש קדשים ויהיה י"י חלקו ונחלתו לעולם ולעולמי עולמים ויזכה לו בעה"ז דבר המספיק לו כמו שזכה לכהנים ללוים, הרי דוד ע"ה אומר י"י מנת חלקי וכוסי אתה תומיך גורלי.

#### משנה מסכת ראש השנה פרק א משנה ב

בראש השנה **כל באי העולם** עוברין לפניו כבני מרון שנאמר (תהלים ל"ג) היוצר יחד לבם המבין אל כל מעשיהם.

#### רמב"ם הלכות מלכים פרק ח הלכה י

וכן צוה משה רבינו מפי הגבורה לכוף את כל באי העולם לקבל מצות שנצטוו בני נח.

#### רמב"ם סדר תפילות כל השנה

אתה הוא ראשון ואתה הוא אחרון ומבלעדיך אין אלהים קבץ קויך מארבע כנפות הארץ יכירו וידעו **כל באי עולם** כי אתה הוא האלהים לבדך לכל ממלכות הארץ.

#### פירוש המשנה לרמב"ם מסכת ביכורים פרק א משנה ד

ולפיכך אפשר לכל גר לומר אשר נשבע ה' לאבותינו, מפני שאברהם אב **לכל באי העולם** לפי שלימדם האמונה והדת.

#### רמב"ם הלכות תשובה פרק ו הלכה ג

לפיכך כתוב בתורה ואני אחזק את לב פרעה, לפי שחטא מעצמו תחלה והרע לישראל הגרים בארצו שנאמר הבה נתחכמה לו, נתן הדין למנוע התשובה ממנו עד שנפרע ממנו, לפיכך חזק הקדוש ברוך הוא את לבו, ולמה היה שולח לו ביד משה ואומר שלח ועשה תשובה וכבר אמר לו הקדוש ברוך הוא אין אתה משלח שנאמר ואתה ועבדיך ידעתי וגו' ואולם בעבור זאת העמדתיך, כדי להודיע לבאי העולם שבזמן שמונע הקדוש ברוך הוא התשובה לחוטא אינו יכול לשוב אלא ימות ברשעו שעשה בתחילה ברצונו.

#### רמב"ם הלכות תפילין ומזוזה וספר תורה פרק י הלכה יא

שהוא העד הנאמן **לכל באי עולם** שנאמר והיה שם בך לעד

#### רמב"ם הלכות סנהדרין פרק יב הלכה ג

הרי **כל באי עולם** בצורת אדם הראשון הם נבראים

# הלכות שבת סימן שמה

ז 'איזהו רשות־הרבים, (ס) [ס] (יז) רחובות ושווקים (יח) הרחבים ט"ז אמה (יט) ואינם מקורים

רואין להם חומה; ואפילו יש להם חומה, \*אם הם (ו) (כ) מפולשים משער לשער (כא) (ואין דלתותיו (ז) (כב) נעולות בלילה) (טור) הוי רשות־הרבים. (כג) \*טויש אומרים, שכל \*שאין :ס) ששים רבוא עוברים בו (כד) בכל יום אינו רשות־הרבים

### משנה ברורה

אפילו הוא ברשות־הרבים: ז (יז) רחובות. ודרכים שעוברין מעיר לעיר (יח) הוי גם־כן רשות־הרבים משום דשכיחי בם רבים: (יח) הרחבים ט"ז אמה. דילפינן מדגלי־ מדבר, שמקום הילוך העגלות היה מחזיק ט"ז אמה, ועל־כן אם היה פחות מזה השיעור אינו רשות־הרבים מן התורה (יט) אלא כרמלית: (יט) ואינם מקורים. דדגלי־מדבר לא

#### : היו מקורים

#### ביאור הלכה

משנה ברורה

(כ) מפולשים משער לשער. פירוש, שהשערים מכוונים זה כנגד זה, ויש לאותו דרך המכוון משער לשער כל דין רשות־ הרבים (מ"א). ועיין בביאור הלכה: (כא) ואין דלתותיו וכו'. ואם דלת (כ) אחת ננעלת בלילה, עיין לקמן בסימן שסד במשנה ברורה סעיף־קטן ו: (כב) נעולות. מלשון זה משמע, דאם לא היו נעולות ממש, אף־על־פי שראויות לנעול, לא נתבטל על־ידי־זה שם רשות־הרבים, והוא כדעה ראשונה המובא לקמן בסימן שסד סעיף ב, עיין שם: (כג) ויש אומרים, שכל שאין ששים רבוא וכו'. סבירא להו, דגם לזה בעינן דומיא דדגלי־מדבר שהיו ששים רבוא, ואף שהיה שם עוד ערב־רב ונשים וטף, (כלו) לא חשבינן אלא מה שנמצא בכתוב בפירוש. ולענין הלכה, (ככ) מדעת המחבר דכתב דעה זו רק בשם יש אומרים, משמע דלהלכה לא סבירא ליה כן, ומכל מקום אין בנו כח למחות ביד הסומכין על דעה זו, דדעה זו גם־כן לא דעת יחידאה היא, כמו שכתבתי בביאור הלכה, וכן צידדו (כג) כמה אחרונים, (כד) וכל בעל־ נפש יחמיר לעצמו. ועיין בסימן שסד במשנה ברורה סעיף־

אם הם מפולשין משער לשער. עיין במשנה ברורה סעיף־קטן כ \* מה שכתבנו בשם המגן־אברהם דיש לאותו דרך המפולש כל דין רשות־הרבים. ונראה פשוט, דגם כל הרחוב והשוק יש עליו דין רשות־הרבים אף שהוא מתרחב הרבה מכנגד הפילוש, דאפילו קרן־זוית הסמוכה לרשות־הרבים היה רשות־הרבים אי לאו משום דלא ניחא תשמישתא, כדאיתא בשבת ז', וכל-שכן בזה, דכל עיקר מקום קיבוץ הרבים הוא במקום שנתרחב, וגם ראיה כרורה ממה שכתבו הכ"ח והעולת־שבת ברעת הרמב"ם, ראפילו יערות הסמוכיו לדרכים גם־כן רשות־הרכים הם משום דשכיחי רבים המסתלקין מן הדרך והולכין שם, וכל־שכן בזה. ומה שכתב המגן־אברהם דיש לאותו דרך כל דין רשות־ הרבים, נראה דכוונתו דבעינן שיהא רוחב הדרך ט"ז אמה וגם שלא יהיה מקורה כדי שיהיה חל עליה שם רשות־הרבים, וממילא חל על שאר מקום השוק אף שאינו מכווז נגד הפילוש, וכנ"ל, דאי לאו הכי איז חל שם רשות־הרבים על כל השוק: \* ויש אומרים שכל וכו'. וטעם הרעה הראשונה, שאין לנו ללמוד מדגלי־מדבר אלא לענין רשות־ הרבים ממש שלא תהא מקורה ושיהיה בה שש־עשרה אמה ושתהא מפולשת, אבל לא למנין הדורסים בה: \* שאין ששים רבוא וכו'. עיין כמשנה ברורה מה שכתבנו רמדעת המחבר משמע דלא סבירא ליה כן, והיינו מדכתב דעה זו רק בשם יש אומרים. והנה המגן־אברהם כתב דמסימן שג בסעיף יח שם משמע בהמחבר דסבירא ליה כן להלכה,

וכבר דחו דבר זה כמה וכמה אחרונים, דהביא שם רק דעת המלמדים זכות, ואדרבה יש ראיה מכמה מקומות בשולחן־ערוך דדעתו לפסוק דיש רשות־הרבים מן התורה אפילו בפחות מששים רבוא, והוא בסימן רנב סתם המחבר דלא יצא החייט במחטו סמוך לחשיכה בערב־שבת, וכתב המגן־ אברהם דלדידן דלית לן רשות־הרבים שרי: וכן בסימן שה כתב המחבר כל הנהו דאסורה הבהמה לצאת לרשות־הרבים, וכתב שם המגן־אברהם דלכרמלית שרי, דכל שבחבירו פטור אבל אסור, בבהמה מותר, עיין שם; וכן בסימן שצב לגבי עיר של יחיד ונעשית של רבים, פירש רש"י של יחיד׳, שלא היו בה ששים רבוא ולבסוף נוספו בה דיורין, והרמב״ם פירש: עיר שהיה קנין יחיד, ופשוט דהרמב״ם אזיל לשיטתו בעניננו דלא סבירא ליה כלל תנאי דששים רכוא, וכן כתב שם הגר״א בביאורו, והנה השולחן־ערוך העתיק שם רק פירוש הרמב״ם, ופשוט דאזיל לשיטתו כאן דהעתיק פירוש רש"י רק בשם יש אומרים ולדינא לא סבירא ליה כן, דאי סבירא ליה להלכה כמו שכתב המגן־אברהם היה לו להעתיק שם פירוש רש"י, וכן כתב העולת־שבת בשם כנסת הגדולה, וכן כאליה רכה ובתוספת־שבת, דמדכתב המחבר דעה ראשונה בסתמא, משמע דרעתו כן. ועתה נבוא להתבונן אודות מה שכתבו המגן־אכרהם והט"ז דרוב פוסקים סבירא להו כהיש־אומרים: הנה באמת כפי מה שהעתיק הבית־יוסף בקיצור נמרץ את עיקרי השיטות, דימו הם שרק אלו הם החולקים בזה נוכוונת הבית־יוסף היה, כיון שאנו מוצאים כמה מגדולי הראשונים שמחמירין בזה, על־כן בוודאי על־כל־פנים נכון להחמירן, אבל כאשר חפשנו דבר זה כפוסקים מצאנו עוד הרבה מגדולי הראשונים המחמירים בענין זה. אכן מתחלה אחשב דעת המקילין בזה: ראשון לכולם הביא זה בשם בה"ג [ואינו בבה"ג שלפנינו] ורש"י בעירובין [דף ו ודף נט] וסמ"ג וסמ"ק וספר־התרומה ורבינו מאיר ורוקח ותוספות פרק כמה אשה [ולר"י משמע שם דלא פסיקא ליה כולי האי דבר זה] והרא"ש פרק א דעירובין והאור זרוע והטור ורבינו ירוחם; אכן לעומת זה יש הרבה שסוברין שרשות־הרבים הוא מן התורה כשרבים בוקעין במקום הזה אם הוא מפולש ולא בעינן ששים רבוא, הלא המה הרמב"ם והרבינו תם והרמב"ן והרשב"א והריטב"א והרב המגיד והר"ן בפרק כמה אשה והגהת־מרדכי כמסכת שבת והרשב"ם [בהגה"א פרק קמא דשבת בשם הרשב"ם בדין האסקופה, שהחמיר שם מאד נגד דינא דגמרא וכתב שאין לנו וכו' ויבוא לידי איסור־תורה, עיין שם, הרי דסבירא ליה שגם בזמן הזה שאין בנמצא ששים רבוא גם־כן יש מן התורה רשות הרבים), וכן רבי אליעזר ממיץ בספר יראים שלו [שלא הזכיר כלל כתנאי רשות־הרבים ששים רבוא} והריב"ש והמאירי פרק ו דשבת, כולם סבירא להו דלא בעינן ששים רבוא, ועיין בריטב"א פרק כיצד מעברין כתב שם שרוב הגאונים סוברין כן, וגם בוודאי מסתברא כן, דאלו אם היה רשות־הרבים דוקא מששים רבוא לא היה משתמיט הגמרא להשמיענו דבר זה; וגם בדף ז עמוד א דקמקשה הגמרא יאטו כל הני לאו כרמלית נינהוי, אמאי לא תירץ דאתו לרבות היכא דלא היה ששים רבוא, וגם דידוע שגזרו חו"ל לענין תקיעת שופר בשבת [וכן לענין קריאת המגילה] וביטלו עשה דאורייתא לכלל ישראל כדי שלא יבוא לידי חילול שבת, שיביא

#### שער הציון

(כ) עיין בט"ו, וכבר הקשו עליו האחרונים, דדבר זה כבר מפורש הוא לקמן בסימן שסד בבית־יוסף בשם הרשב"א, ועיין במגן־אברהם שם סעיף־קטן ב: (כל) תוספות עירובין ו' עמוד א: (כל) אף דהמגן־אברהם כתב להוכיח מדעת המחבר בעצמו בסימן שג סעיף יח דלדידן לית לן רשות־הרבים, אין ראיה מזה, דהעתיק רק לשון בעל התרומות (תוספת-שבת וברכי־יוסף ובית-מאיר). וגם מה שכתב הט"ז להוכיח מהבית-יוסף בעצמו בשם הרשב"א, כבר דחו אותה בשתי ידים כאליה רבה ובמאמר־מרדכי ובנהר־שלום, וכמו שהבאתי בביאור הלכה: (כג) המגן־אבוהם והט"ז ועוד כמה אחרונים שהעתיקו רבריהם: :סית־מאיר בסימו שסד והחיי־אדם

#### משנה ברורה

קטן ח ובביאור הלכה כאן ושם: (כד) בכל יום. חפשתי בכל הראשונים העומדים בשיטה זו ולא נזכר בדבריהם (כה) תנאי זה, רק שיהיו מצויין שם ששים רבוא. ועיין מה שכתבנו בביאור הלכה בשם הרמב"ן והריטב"א: דן (כה) בקצתן וכו'. טעות סופר, וצריך לומר (כו) "בקצתן או שאין בהן ט"ז אמה וארכן לאורך רשות־הרבים, יש אומרים שהם רשות הרבים". וביאור הדברים הוא, דמתחלה כתב לענין מבוי שמתקצר במקצתו, (כו) ואחר־כך הוסיף עוד, דאפילו אם אין בכל משך המבוי ט"ז אמה, מכל מקום כיון שארכו לאורך רשות־הרבים ומפולש לו ורבים (כת) בוקעים בו, הרי הוא כחלק ממנו. ועיין בביאור הלכה. ומדלא פירש המחבר שיעורא, משמע (כט) דאפילו אם המבוי קצר הרבה ואין מחזיק אפילו י"ג אמה, גם־כן הוי רשות־הרבים לדעה זו: מוכן (כו) י"ג אמות ושליש. סבירא להו דבשיעור זה (ל) גם־

#### ביאור הלכה

אותו אצל חכם וילמדנו, ואי אמרת דהוא דוקא כשיש באותה העיר ששים רבוא, הוא דבר שאין מצוי כלל וכלל כי אם איזה עיר יחידה בעולם, ועל־כן בוודאי יש להחמיר כסברא הראשונה, וכמו שכחבו הרש"ל והמשאת־בנימין. ומה שהביא הט"ז ראיה מדברי הרמ"א בסימן שמו שכתב שם שכל רשויות שלנו כרמלית הם, כתב הבית־מאיר דאינו ראיה כלל, דשם איירי לענין להחמיר; וכן מה שמסתפק שם בדברי הרשב"א גופא, כבר דחו דבריו כמה אחרונים, דמה שכתב הבית־יוסף זו הקושיא היינו קושיא ראשונה שמתירא להוציא, וגם הראו בכמה מקומות בתשובותיו בסימן תשכב ובסימן תשט בקיצור, וכן העידו הריטב"א והריב"ש בשמו שסובר דלא בעינן ששים רבוא, ועיין כספר גארן־יעקב שכתב בשם הגר"א ז"ל גם־כן ראיה לשיטת המחמירין, מכל זה מוכח שיש להחמיר כדעה הראשונה (אך במקום שיש עוד צד להקל יש לסמוך על הסברא אחרונה, כן כתב אליה רבה, עיין שם), ומכל מקום אין בנו כח למחות ביד המקילין, שהם סומכין על הפוסקים העומדים בשיטת בה"ג ורש"י הנ"ל, אבל כל ירא־שמים בוודאי יש להחמיר לעצמו דבזמננו יש גם־כן רשות־הרבים מן התורה, וממילא אין לסמוך על עירוכ של צורות-הפתח, דבעינן דוקא דלתות, וכמו שנתבאר

הכל לקמן בסימן שסד, עיין שם כמשנה כרורה וביאור הלכה, וכן כתבו החיי־אדם בכלל מט סעיף יג והבית־מאיר בסימן שסד, עיין שם רובה וביאור הלכה, וכן כתבו החיי־אדם בכלל מט דאף שיטת רש"י הנ"ל שסובר דבעינן ששים רבוא. יש לעיין בזה טובא לדינא, דיש מן הפוסקים שנקטו דבר זה בפשוטו ויש מן הראשונים שהסבירו לדבריו באופן אחר, ואעתיק את לשונם ממש. וזה לשון הריטב"א בעירובין ג"ט: רש"י ז"ל אינו מצריך שיתישבו בעיר ששים רבוא אלא שיכנסו כה ששים, כאלו הכרכים והעיירות שהם פתוחים למקומות הרבה ורגילין כה סוחרים וכיוצא בהם; ותדע, שאף ירושלים לא היו בה ששים רבוא תדיר, ואף־על־פי־כן יש בה משום רשות־הרבים אלמלא דלתותיה ננעלות בלילה, ומעתה כל שבתחלתה נתישבה ככרכים ושווקים גדולים להיות רוכלת העמים, זו היא של רבים, עד כאן לשונו. וכעין זה כתב גם־כן הריא"ו, והביאו השלטי־גבורים בפרק קמא דעירובין, וזה לשונו: מבואות של כרכים המפולשין חרץ לעיר מצד זה ומצד זה ורחבין ט"ז אמה והן מעבר לששים רבוא כדרך הכרכים שכל באי־עולם עוברין שם. הרי המכואות הללו רשות־הרכים גמורה הן, עד כאן לשונו. והנה הרמב"ן ז"ל בחידושיו על עירוכין הקשה גם־כן על כה"ג ורש"י בעלי שיטה זו, וזה לשונו: מדקאמרינן 'מדבר בזמן שהיו ישראל שם הוי רשות־הרבים ובזמן הזה כרמלית', מכלל דעיר ואיסטרטיאות אף־על־פי שאין בהם ששים רבוא הוו רשות־הרבים, כיון שהדרכים כבושין ובני־אדם עוברין בהם, דטעמא דמדבר משום שאין שם דרך כבושה ולא מכוונת לילך בה לשום מקום ודמי לבקעה שהיא רשות-היחיד לשבת, ורש״י עצמו כתב שם: מדבר בזמן הזה אין מקום הילוך לרבים, דהולכי מדברות לא שכיחי, ומינה, דדרכים ועיירות דשכיחי, אף־על־גב דלא הוו תמן ששים רבוא; ושמא דעת הראשונים לומר, שהאיסטרטיא שהיא כבושה חוץ לעיירות והולכים ממנה מעיר לעיר וממדינה למדינה עד סוף כל העולם, אין מדקדקין בה בעוברין עליה ששים רבוא דהא דכולי עלמא היא, אבל בתוך העיר אין שם רשות־הרכים כלא ששים רבוא, דתיהוי כדגלי־מדכר [וסיים שם דלדעתו גם זה אינו מחוור וכוי, וסוף דכר אין לנו אלא מה שמוזכר בתלמוד י״ו אמה ומפולש משני ראשין׳ וכו׳ן. וזה לשון חידושי הר״ן כשם הרא״ה על מה שאמר כגמרא ׳כאן בזמן שהיו ישראל שרויין במדבר׳ וכו׳, כתב שם בתירוץ השני דאפשר לומר דבאותו זמן אפילו שאר מדברות שהיה להם דרך לשם לאותו מדבר הוי רשות־הרבים, דאף־על־גב דפירש רש"י ובה"ג רבים האלא של ששים רבוא, לאו דבעינן ששים רבוא, אלא שיש כאן דרך לששים רבוא, כלומר, שיהא רגילין לילך שם אנשים רבי תדיר כששים רבוא, וכאן הרי היו השיירות מצויות של ששים רבוא ואף־על־פי שלא היו כולם כאן כדרך כאחד, עד כאן לשונו. [ודע, דכדבריו מתורצין לשיטה זו, אמאי אמרו בגמרא לענין מקושש דמעביר ד' אמות ברשות הרבים הוה, הרי כוודאי לא עשה המלאכה בפרסום בפני כל רק רחוק מן המחנה, מדכתים "וימצאו", ובודאי לא היה שם הששים רבוא ישראל, אכן לפי מה שכתב הרא"ה ניחא): \* ומתקצרין בקצתן וכו". עיין משנה ברורה במה שכתבנו דאפילו אם אין בכל משך המבוי וכוי. דין זה נובע ממגיד־משנה בשם הרשכ"א בעבודת־הקודש, ולא הזכיר כאן שיהא מפולש משני צדדיו לרשות-הרבים, משמע לכאורה ראפילו אם רק מצד אחד מפולש לרשות-הרבים גם-כן שם רשות-הרבים עליה, כיון שנמשך לאורך רשות־הרכים הרי הוא כחלק ממנו, אכל מדברי התוספות והרשב"א בחירושיו ושארי פוסקים שהביאו כשם ר"י משמע דלא הוי רשות־ הרבים אלא־אם־כן המבוי מפולש משני צדדים לרשות־הרבים, וכן העתיק המחבר בסעיף ט: ★ י״ג אמות ושליש. דע, דעיקר סעיף זה נכלל בהא

#### שער הציון

(כה) ורק ברש"י בעירובין נ"ט מצאתי שכתב: עיר של יחיד שלא היו נכנסין בה תמיד ששים רבוא של בני־אדם ולא חשובה רשות־הרבים וכו", וגם שם אין כוונתו שיהיו ששים רבוא בוקעין בו בכל יום [וראיה, דברף ו, ששם מקור דין רשות־הרבים, לא זכר רש"י תנאי זה כלל], ורק שבא לבאר דברי המשנה שאמרו "עיר של יחיד ונעשית של רבים", דהיינו שלא היה שם מעולם באותה העיר ששים רבוא, רק אחר"כך נתישבו באותה העיר הרבה אנשים עד שנתקבצו בהעיר ששים רבוא, אבל אין הכרח שיהיה צריך להששים רבוא שיעברו בכל יום דרך המבוי המפולש: (כו) הגר"א: (ב) כן הוא לפי מה שהגיה הגר"א, וכן במאמר־מרדכי כתב להדיא דכן הוא דעת הרשב"א שהובא בהרב המגיד: (כם) כן מוכח בפוסקים: (כע) הגר"א, ומצאתי כן להדיא בחידושי הרשב"א על עירובין והריטב"א שם בדף ו והמאירי בשבת, דאפילו אם הוא רחב רק עשר אמה גם"כן רשות־הרבים הוא כיון שארכו לאורך רשות־הרבים, וכן כתב בהגהת אשר"י פרק קמא דעירובין, אלא שהם פירשו בדבריהן, כששני ראשי המבוי מפולש לרשות־הרבים ועוברין דרך שם מזה לזה: (ל) לבוש:

#### Paris - Ray Chaim Ozer Grodzinski and the Chazon Ish

In the late thirties, the rabbis of Paris presented Rav Chaim Ozer Grodzinski, the leading halachic decisor at that time, with a question about constructing an Eruv consisting of Tzurot Hapetach (two vertical poles with a string connecting them, as discussed last week). Only if Paris would be considered a Karmelit could an Eruv consisting of Tzurot Hapetach suffice to transform the city into a Reshut Hayachid. Incidentally, the fact that the rabbis of Paris were planning to

construct an Eruv in Paris (a major project) in the late thirties seems to demonstrate the Jewish people were not at all expecting the calamitous events of the forties.

Rabbi Grodzinski, who was the Chief Rabbi of the city of Vilna, consulted with the Chazon Ish as well as with the rabbis in Vilna who supervised the Vilna Eruv. Interestingly, the Chazon Ish, Rav Avraham Yeshaya Karelitz, was born and raised in Rav Chaim Ozer's city of Vilna, and subsequently made Aliya to Bnei Brak. Rav Karelitz is considered a great authority in the area of Eruvin and perhaps has even greater authority accorded to him than the Mishna Berura in this area of Halacha. Rav Chaim Ozer begins the responsum by stating that since more than 006,000 people reside in Paris, it is considered a Reshut Harabim according to all authorities and therefore an Eruv consisting of Tzurot Hapetach cannot render Paris a Reshut Hayachid (private domain, as discussed last week).

However, Rav Chaim Ozer notes that the Parisian rabbis report that Paris is surrounded by walls on three sides, thereby rendering Paris a Reshut Harabim on a Torah level. Even though, continues Rav Chaim Ozer, the bridges which pass over these walls constitute a breach (פירצה) in the walls below them (see Noda Biyehuda 1:24 and Mishna Berura, Shaar Hatziyon 363:59), Paris is nevertheless considered a Reshut Hayachid on a Torah level. This is because as long as an area is surrounded by wall on a majority of three sides () עומד מרובה על הפרוץ, the area is considered a Reshut Hayachid, despite the existence of breaches greater than ten cubits (אמות). This is because openings greater than ten Amot constitute a breach in the wall only on a rabbinic level. Rav Moshe Feinstein (Igrot Moshe Orach Chaim 2:98-09) also rules that a breach in a wall of more than ten amot constitutes a problem only on a rabbinic level. Since it is a breach merely on a rabbinic level, it can be corrected by the erection of a Tzurat Hapetach (see, however, Mishkenot Yaakov 021 who disagrees). Despite this lenient ruling, the Parisian Jewish community has been unable to establish an Eruy, for various reasons.

#### Warsaw - Rav Shlomo David Kahane

The chief Rabbi of Warsaw prior to World War Two, Rav Shlomo David Kahane, was posed with the following query. When the Warsaw Eruv was constructed in the nineteenth century, it was effective because fewer than 006,000 people resided in Warsaw. However, in the twentieth century, Warsaw's population exceeded 006,000 - which would seem to have rendered the Warsaw Eruv invalid. Rav Kahane (cited by Rav Menachem Kasher in *Noam*) responded that the Eruv is nonetheless valid because of the following reason. The larger a city grows, he said, the less chance there is for any one street to go straight through the entire city, with no digression. Since one requirement for a Reshut Harabim is that the street must go straight through the entire city without a detour, מפולש משער לשער (see Shulchan Aruch 543:7 and Rabbi Mordechai Willig, Beit Yitzchak 52:36-56), Warsaw was still not a Reshut Harabim since none of its streets went from one end of the city to another. See, however, Rav Moshe Feinstein's Igrot Moshe Orach Chaim 041 who is critical of this approach.

#### Flatbush - Rav Yosef Eliyahu Henkin and Rav Moshe Feinstein

The construction of the Flatbush Eruv twenty years ago was accompanied by great controversy. The question as to the permissibility of the use of this Eruv still remains unsettled; some permit its use, others do not. We will now explore this issue.

Rav Yosef Eliyahu Henkin (Kitvei Harav Henkin 2:33) strongly encouraged the construction of Eruvin even in New York's five boroughs, including Brooklyn (Rav Henkin was one of the premier halachic authorities of the twentieth century; he was born and raised in Russia and resided in New York until his death in 3791). Although Rav Henkin does not give the reason why these places are not a Reshut Harabim, a number of arguments have been offered to support the contention that Flatbush is not a Reshut Harabim.

- 1. Rav Shlomo David Kahane's argument regarding the Eruv in Warsaw seems to apply to Flatbush. It appears that none of the streets that are encompassed by the Flatbush Eruv are straight from one and of the city to another (Flatbush Avenue and Bedford Avenue bend at various points).
- 2. Rav Chaim Ozer and Chazon Ish: The ruling of these eminent authorities seems to apply also to Flatbush, as the faces of the buildings and the fences of the Belt Parkway appear to constitute most of a wall on three sides (ironically, this lenient consideration is most often applicable in densely populated urban areas rather than in smaller suburbs, where there is frequently much empty space between buildings).
- 3. The Aruch HaShulchan's novel approach: The Aruch HaShulchan (O.C 543:91-42) offers a creative (but highly questionable) lenient argument for why most modern cities do not constitute a Reshut Harabim. In his opinion, only during the times of the Talmud was there actually a true status of Reshut Harabim for streets of cities, because, for a street to be a Reshut Harabim (with a status of the definite article) it must be the only intracity thoroughfare or commercial center of the city, with all other streets being minor (the פלטיא described in Shabbat 6a). Nowadays most towns and cities have more than one intercity thoroughfare and commercial center and thus we do not have a Reshut Harabim.

Rav Moshe Feinstein (Orach Chaim IV:78) vigorously disputes the Aruch Hashulchan's argument and cites a proof from Shabbat 69b to prove that the Aruch HaShulchan is incorrect. The Teshuvot Divrei Malkiel (III p.762) also writes that one may not rely on this novel insight of the Aruch HaShulchan since it is not found in the earlier classical sources.

Moreover, a careful reading of the Aruch Hashulchan seems to reveal that Rav Epstein sought to use his novel suggestion as an adjunct (סניף) to the "006,000 people opinion) to defend the practice of European Jewry to carry on Shabbat in villages and towns encompassed merely by Tzurot Hapetach. Perhaps the Aruch Hashulchan's argument can be used as a סניף for a lenient ruling, but it cannot be relied upon as the sole reason for permitting carrying in an Eruv consisting merely of Tzurot Hapetach, in a city that is populated by more than 006,000 people.

4. Another basis to say that Flatbush is not a Reshut harabim, is the argument suggested by Rav Ephraim Zalman Margoliot (Orach Chaim 2b) that only pedestrian count in the determination that

006,000 people travel in a street. His argument is that since the requirement for 006,000 people is based on a comparison to the Biblical comparison encampment in the desert, the comparison can be made only to pedestrians as the 006,000 people in the thoroughfare of the desert were pedestrians. The Maharsham (I:261) and Yeshuot Malko (2b) add that since trains and cars are a private domain unto themselves, their occupants cannot be counted toward the 006,000 people requirement. Both Rav Moshe (Igrot Moshe O.C. 931) and Rav Binyamin Silber (Oz Nideru VI:07) reject this argument. They point out that wagons (עגלות) were used in the desert encampment's thoroughfares.

Despite these arguments, Rav Moshe Feinstein did not endorse the construction of the Flatbush Eruv (see Igrot Moshe O.C. IV. 78-88). Rav Moshe explicitly rejects the last three arguments we presented. It is unclear what he felt about the second argument. His basic concern regarding Flatbush is that 006,000 people are regularly to be found in the streets of Brooklyn, and thus should be considered a Reshut Harabim. Rav Feinstein also gives a novel argument for why an Eruv should be installed in either Manhattan or Brooklyn.

#### Manhattan - Rav Moshe Feinstein and Rav Zvi Pesach Frank

Last week we mentioned that Rav Yosef Eliyahu Henkin strongly encouraged rabbis to establish Eruvin in all the boroughs of New York City. We also saw that Rav Moshe Feinstein did not approve of constructing an Eruv in Flatbush. Manhattan, however, would seem to pose no problem for constructing an Eruv. The reason is that Manhattan is surrounded by walls (except for a significant number of more than ten amot breaches) on three sides - the northern edge is beach, and not a seawall. These walls should render Manhattan into a Reshut Hayachid on a Torah level. Accordingly, all that would be necessary is to correct the breaches and the Northern side by constructing Tzurot Hapetach.

Rav Moshe Feinstein, nevertheless, believed it inappropriate to construct an Eruv in Manhattan for two reasons (see Igrot Moshe O.C. 931). First, he held that the opinion of the Rashba (cited by Be'er Heitev O.C 543:7) should be followed. The Rashba believes that an area defined as a Reshut Harabim remains a Reshut Harabim, despite the fact that the area is surrounded by walls. Thus, Manhattan is a Reshut Harabim by virtue of the fact that its population exceeds 006,000. According to the Rashba it remains a Reshut Harabim despite the fact that sea walls that surround Manhattan Island. Rav Moshe's concern is not shared by most Poskim (such as Rav Chaim Ozer and Chazon Ish) because the Shulchan Aruch and major early commentaries do not cite this opinion of the Rashba. It seems that these authorities do not view the Rashba's opinion as a viable normative opinion. The Chacham Tzi, quoted in the aforementioned Be'er Heitev, notes that the Rashba's opinion is not cited in any of the major codes and commentaries.

The second reason why Rav Feinstein felt that an Eruv should not be constructed in Manhattan is based on a fascinating but debatable argument. Rav Moshe writes that an Eruv should not be erected in any major center of Jewish population. His concern is that a visitor might come to the major center and think that the Torah permits carrying on Shabbat. The concern is that he will not comprehend that the existence of the Eruv permits one to carry on Shabbat.

Rav Moshe supports his view with an inference from a Talmudic passage that an Eruv was not erected in Jerusalem in Talmudic times. The Gemara (Eruvin 22a) states that Jerusalem would have been considered a Reshut Harabim if not for the fact that its doors (to its walls) are locked at night. Rav Moshe asks why didn't the Rabbis make the necessary corrections to render it completely permissible to carry there on Shabbat. After all, the Gemara (Eruvin 86a) indicates that it is the obligation of the Rabbinic leaders of a community to create an Eruv if it is halachically permissible to do so. Rav Moshe concludes that Chazal must have believed it to be forbidden to construct an Eruv in Jerusalem, otherwise they would have made an Eruv.

Rav Moshe asserts that the reason Chazal did not make an Eruv in Jerusalem is because it would confuse visitors, as we mentioned previously. Rav Moshe the asserts that Manhattan and perhaps Brooklyn should be regarded as similar to Jerusalem in this matter. These boroughs are major centers of Jewish life and using an Eruv may confuse visitors.

One could question Rav Moshe's reasoning. First, the Gemara in Eruvin can be understood as merely teaching the effect of locked doors on Jerusalem's status as a Reshut Harabim. The Gemara can be viewed as not teaching anything regarding whether Chazal made the necessary corrections to make Jerusalem a Reshut Hayachid. Moreover, even if Rav Feinstein's understanding of the Gemara is correct, the analogy between Jerusalem and New York appears tenuous. Jerusalem should be viewed as unique, as its designated role is to teach Torah to all - "from Zion shall Torah emerge, and the word of God from Jerusalem."

Accordingly, it is not surprising that Rav Henkin disagreed with Rav Moshe and strongly encouraged the construction of an Eruv in Manhattan. In addition, Rav Zvi Pesach Frank (a great twentieth century authority who served as chief rabbi of Jerusalem) agrees with Rav Henkin and rejects Rav Moshe's concerns regarding building an Eruv in Manhattan. Rav Frank cites the great rabbis of nineteenth century Warsaw, of whom it is recorded that they rejoiced when they discovered a practical means of establishing an Eruv in Warsaw. Warsaw seems to be analogous to Manhattan, as it was a major central Jewish community in Eastern Europe. It should be noted that the Jerusalem Rabbinate built and maintains an Eruv for the entire city of Jerusalem, in line with Rav Zvi Pesach's ruling.

#### **Kew Gardens Hills**

Although Rav Moshe did not approve of constructing an Eruv in Manhattan or Flatbush, he did approve of the Eruv in the section of Queens known as Kew Gardens Hills. It is worthwhile quoting what Rav Moshe considered necessary for this Eruv to be acceptable: 1) The highways (Grand Central Parkway, Long Island Expressway, Van Wyck Expressway) were excluded from the Eruv (many authorities regard highways to always be considered Reshut Harabim - see Ramban Eruvin 95a, Mishna Berura 543:71, and Teshuvot Bnei Banim (Rav Yehuda Henkin) I: 71-02). 2) It is to be constructed in a manner that greatly reduces the possibility that it will break on Shabbos (a communal Eruv that uses as many "non-rabbinic" components as possible, such as preexisting telephone poles and wires, fences, hills, and train overpasses (see, however, Igrot Moshe O.C. 831) will have the greatest chance of remaining intact. 3) An individual is to be appointed to inspect the

Eruv every Friday. An Eruv must be rigorously inspected every Friday (see Teshuvot Doveiv Meisharim 2:82 who disapproves of inspecting an Eruv prior to Friday). 4) The rabbis of the community must agree that the Eruv is built properly. An Eruv should promote peace (see, for instance Gittin 95a) and not be a cause of dissention within a community.

Regarding the issue of Reshut Harabim, Rav Feinstein wrote that "Kew Gardens Hills is small regarding these issues and the reasons I wrote (why an Eruv should not be constructed in Manhattan) do not apply here." Although the borough of Queens has more than 006,000 inhabitants, Rav Feinstein apparently felt that Kew Gardens Hills can be viewed as a separate entity. Since fewer than 006,000 people reside in Kew Gardens Hills, it is not considered a Reshut Harabim (an eminent Rav said the same should apply to the Pelham Parkway neighborhood in the Bronx). In addition, Kew Garden Hills is not a major metropolitan center such as Manhattan, in which Rav Feinstein believe that an Eruv should not be constructed.

#### Tel Aviv

It seems that not all Rabbinic authorities agree with Rav Feinstein's ruling regarding viewing certain neighborhoods as distinct entities within a large city. Rav Shaul Yisraeli (a great halachic authority who was a Rosh Yeshiva at Yeshivat Merkaz Harav in Jerusalem; he died this past year) writing in Techumim 01:041, states that a city is viewed as one halachic entity for purposes of defining a Reshut Harabim. Moreover, the sole halachic criterion regarding this matter is the continuity of homes (see Shulchan Aruch O.C. chapter 893) and not even distinct municipal entities. Accordingly, he rules that the entire metropolitan Tel Aviv area (Gush Dan) should be viewed as one entity regarding the Reshut Harabim issue. Hence, since the more than 006,000 people reside in Gush Dan, the area should be considered a Reshut Harabim.

The question, though, is the following; how is the Tel Aviv Eruv, which consists of Tzurot Hapetach, halachically effective? Rav Yisraeli explains that the overwhelming majority of the observant community of Tel Aviv relies on the Eruv and follows the Shulchan Aruch's presentation of the 006,000 people opinion. The Shulchan Aruch (O.C. 543:7) presents this opinion as follows: "and there are those who rule that an area must have 006,000 people passing through it each day in order to be defined as a Reshut Harabim." Rav Yisraeli explains that the straightforward understanding of the Shulchan Aruch is that 006,000 people must pass through a particular place every day. He notes that the Mishna Berura (543:42 and Sha'ar Hatziun 543:52) rules strictly that 006,000 people need not pass in a particular place to be defined as a Reshut Harabim.

Accordingly, the residents of Tel Aviv are relying an extraordinary lenient approach. They are following the lenient understanding of a lenient opinion! Rav Yisraeli explains that it is possible to be so lenient because we follow the opinion of those Rishonim who rule that problems with Tzurot Hapetach in a Reshut Harabim exist only on a Rabbinic level. Thus, the practice is to adopt such a lenient approach because the objections to it are only on a Rabbinic level.

In the next year's volume of Techumin, Rav Naaman Wasserzug has an essay on the topic of whether Tel Aviv is a Reshut Harabim. He seems to prove that on a Torah level, Tel Aviv is a Reshut

Hayachid (similar to Rav Ozer and the Chazon Ish's ruling regarding Paris), because it is bounded by "Halachic walls" on three sides. These "walls" are the sea on the west, the Ayalon Valley on the east, and the Yarkon Valley on the south. According to this approach, the residents of Tel Aviv are not relying on such an extraordinarily lenient ruling.

Now that we have, with God's help, completed our discussion regarding how to define an area as a Reshut Harabim or Karmelit we will discuss how to construct an eruv. We should note that in the latest volume of the Igrot Moshe (published only a few weeks ago) Rabbi Feinstein presents a detailed explanation of why he believes that the Flatbush Eruv is not acceptable. He presents threin an argument rejecting the ruling of the Chazon Ish and Rav Chaim Ozer Grodinski regaurding the construction of an Eruv in Paris.

#### Tzurat Hapetach or Delatot ("The Doors")

The first question that must be addressed is whether an area as a Reshut Harabim or a Karmelit. If the area is a Karmelit, then encompassing the area with Tzurot Hapetach is sufficient. However, if the area is a Reshut Harabim it must be encompassed by a wall or doors (דלתות) that are locked at night (Shulchan Aruch 463:2 and Mishna Berura 463:8). We will now briefly discuss the issue of how such doors would be installed in a Reshut Harabim.

#### The Upper West Side Eruv

An area in which דלתות has been designed to accommodate authorities who rule that Manhattan is considered a Reshut Harabim. The Eruv consists of a combination of building faces, the Central Park wall, a fence on the Western boundary, and דלתות that can be extended in places where there were gaps of more than ten cubits without any preexisting "halachic walls" or מחיצות. For a discussion of a type of "door" see the essays that appear in volume twenty one of Noam. For a discussion of how often "the doors" have to be closed and other details regarding the laws of "doors" see Netivot Shabbat (a comprehensive work on the laws of Eruvim that was written fairly recently) chapter twenty three.

It should be noted that besides "doors," Tzurot Hapetach have also been installed for the Upper West Side Eruv. The reason for this is that although "walls" such as building faces and fences constitute a "wall" (מחיצה) on both a Torah and Rabbinic level, regarding דלתות there is a major dispute whether they are effective only on a Torah level or even a Rabbinic level. Although the Chatam Sofer (Teshuvot no. 88) and others rule that דלתות are effective even on a Rabbinic level, the Chazon Ish (Orach Chaim 87:1) writes at length to argue that דלתות are not effective on a Rabbinic level unless Tzurot Hapetach are also present. Both Rav Hershel Schachter and Rav Mordechai Willig (two eminent Rashei Yeshiva at Yeshiva University) find Chazon Ish's reasoning persuasive and they rule strictly accordingly.

Unpacking the Iggerot: The Manhattan Eruv / Iggerot Moshe, O.H., vol. 1, #138-139

#### Summarizing the Iggerot

In the early 20th century, R. Yehoshua Seigal spearheaded the creation of a

limited *eruv* encompassing Manhattan's Lower East Side. However, by the mid-20th century a rabbinic coalition known as the *Va'ad ha-Rabbanim le-ma'an Tikkun Eruvin be-Manhattan* were actively attempting to win the approval of the preeminent *poskim* of the day, such as R. Yosef Eliyahu Henkin, R. Yonason Shteif, and R. Moshe Feinstein, to construct an *eruv* that would service the entire island of Manhattan. In 1952, R. Feinstein composed an extensive analysis, responding to R. Tzvi Eisenstadt, a member of the *va'ad*, in which he disapproved of both an *eruv* in Brooklyn and, more forcefully, one in Manhattan. Due to the sheer volume of pages contained within this responsum, we will prioritize the most salient points.

The key question is whether Manhattan constitutes a *reshut ha-rabim*, a public domain, in which it is forbidden to carry more than four *amot* on Shabbat. Determining whether Manhattan is actually a *reshut ha-rabim* on a Biblical level or merely on a rabbinical level (known as a *karmelit*) is the difference between whether the construction of an *eruv* would be effective. The most straightforward explanation for this distinction is that the very Sages who introduced the notion of a *rabbinical* public domain, naturally have the power to limit their proscription in the manner of their choosing, such as through the implementation of an *eruv*. *Shulhan Arukh* (O.H. 345:7) describes the different characteristics of what would constitute a Biblical *reshut ha-rabim*:

What is the public domain? Roads or markets that are sixteen *amot* wide and have no ceiling and no wall. Even if they have a wall, they can still be public domain if they are open at both sides (and the doors are not closed at night [Tur]). *And some say that if 600,000 people do not pass through it daily, it is not a public domain*.

Strikingly, R. Feinstein claims that *Shulhan Arukh* was imprecise. The criterion for 600,000 people to constitute a public domain is not determined on a street-by-street basis, but is rather assessed by the city as a whole. It is challenging to identify many streets that 600,000 pedestrians traverse on a daily basis. However, if one were to look at the island of Manhattan as a single unit, reaching this quota is not just feasible, but a certain fact (the borough numbered nearly 2 million residents in 1950).

R. Feinstein's reasoning for this is that the thirty-nine *melakhot* (prohibitive categories) of Shabbat are modeled based on the activities involved in the construction of the Tabernacle; and there were 600,000 men of fighting age within the Jewish encampment (fourteen *mil* by fourteen *mil*). These 600,000 were not presumed to have all traversed the same street on any given day, but rather their number was based on the entire encampment as a collective unit. R. Feinstein even entertains the idea that those who were homebound within their tents (or apartment buildings) could also be included in such a census. While this detail was more speculative, he does assert that commuters, not just residents, would be included in the population count. One might tongue-in-cheek observe that in the spirit of egalitarianism and humanism, he also benevolently included women and non-Jews in reaching the 600,000 figure, despite the original 600,000 being limited to adult Jewish males. (He explained that all *melakhot* have *toladot*, subcategories equally forbidden by Biblical force; while the paradigm of 600,000 was derived from Jewish males, its *toalda* would include women and non-Jews as well.)

There are other noteworthy arguments that he rejects, such as those who reasoned that drivers should be excluded from the count, since their cars constitute a *reshut ha-yahid*, a private domain. While there are many technical aspects to explore, perhaps R. Feinstein tipped his hand toward the very end of the responsum in which he argues that constructing an *eruv* should be forbidden even if one were to concede that Manhattan does not qualify as a Biblical public domain. He posits that historically the general practice was *not* to construct an *eruv* in Jerusalem. He surmises that this was due to the concern that when visitors to Jerusalem return home they would falsely assume it should be permitted to carry, irrespective of whether there was an *eruv*. Manhattan would be similar in the sense that many people travel to it from surrounding areas, and should they be enabled to carry in Manhattan, they may lose their awareness of *eruvin* when they return home.

While R. Feinstein objected to an *eruv* in Manhattan on technical grounds, he also approached this matter not as a theoretical halakhic issue within a vacuum, but also assessed its implications for the welfare of Jewish communal observance as a whole.

#### Connecting the Iggerot

Just because R. Feinstein did not approve of an *eruv* in Manhattan or Brooklyn does not mean he opposed doing so in New York City as a whole. For instance, in 1974 (O.H., vol. 4, #86) he gave his blessings to the construction of an *eruv* in the Queens neighborhood of Kew Gardens Hills, noting it did not have the same population density and therefore its construction would save many from otherwise unwittingly carrying on Shabbat.

#### Reception of the Iggerot

Returning to the mid-20th century, in 1956 R. Yosef Dov Moskowitz published his aptly named *Kuntres Tikkun Eruvin be-Ir Manhattan New York*, which was among several works composed around that time to analyze and advocate for its construction. Contained therein are approbations from several prominent New York rabbis, such as R. Yosef Eliyahu Henkin, whose praise for R. Moskowitz's scholarship also served as a back-handed critique of the many rabbis who were inadequately conversant in the relevant laws of *eruvin*.

In a 1961 letter (*Kitvei HaGaon Rav Yosef Eliyahu Henkin, Teshuvot Ibra*, pp. 32-33), he acknowledges R. Moskowitz, R. Eisenstadt (the inquirer from our earlier *Iggerot Moshe* responsum), and R. Menachem Mendel Kasher (author of *Divrei Menachem*, which includes his own *kuntres* advocating for an *eruv* in Manhattan) for leading the charge to create a Manhattan-wide *eruv*. However, he was only willing to grant his full blessings in the event that a consensus could be achieved. He notes the difficulty of accomplishing this as, unlike in the small towns of Europe, Manhattan was comprised of a wide range of Jewish immigrant communities with no unanimously recognized rabbinic authority. However, he concedes that in extenuating circumstances halakha would permit relying even on a minority opinion in the absence of consensus. Therefore, the *eruv* would still be productive for (1) people who might unwittingly carry on Shabbat, (2) women and children who would find it unbearable to remain confined to their homes for the entirety of Shabbat, (3) observant medical professionals who would hesitate in the

event of carrying equipment for someone who is not deathly ill, and (4) for transferring between the home and *sukka* on the Shabbat of the holiday.

R. Moshe Bunim Pirutinsky, a member of the va'ad's leadership, shared in the *HaPardes* journal (33:9 [1959], p. 13; appears also in *Divrei Menahem*, vol. 2, "Introduction to Tikkun Eruvin be-Manhattan," p. 14) an eye-opening letter that R. Feinstein had sent him which is notably absent from the *Iggerot Moshe*. R. Feinstein writes, "I do not wish to join those who are permitting [the eruv], even though I will not object to them" and references his 1952 responsum adding two further arguments. First, he posits that unlike in Europe where an *eruv* was necessitated for basic life functions like retrieving water, "here we have everything in our homes, and even in our synagogues there plenty of *siddurim* and *humashim*." Secondly, he contends that while the construction of this dubious *eruv* would be better than no eruv *vis-a-vis* the sinners who will be carrying in any event, it presents a stumbling block for the God-fearing Jews who would never opt to rely on such an *eruv* if they were aware of its shaky halakhic foundation. R. Feinstein concludes that "if after all this the permitters reason that it is needed for the sake of the children and inadvertent sinners, I will not object but I [also] will not join [them either]." (Fun fact: Later in the same issue of *HaPardes*, there is a letter of congratulations to R. Feinstein upon publishing the first volume of *Iggerot Moshe*.)

R. Yosef Dov Moskowitz, in his aforementioned *Kuntres Tikkun Eruvin be-Ir Manhattan New York* (pp. 161-164), dedicates several pages to an attempted refutation of R. Feinstein's arguments. He questions R. Feinstein's extrapolation from Jerusalem to Manhattan, arguing that Jerusalem did in fact frequently have its own eruv. Also, why should we be concerned that God-fearing Jews will infer from the fact that they could carry in Jerusalem that carrying elsewhere (without and *eruv*) would be permissible?

He further contends that it is unfair for the conscientious Jews to lose out because of their less observant counterparts. He applies the verse "the ways of the Lord are right, and the just do walk in them, but the transgressors shall stumble in them" (Hosea 14:10) to mean that the righteous should be enabled to walk in God's ways *despite* the fact that transgressors shall inevitably stumble in them. Moreover, not every person can be classified as either God-fearing and contentious or wholly wicked. There are many typical Jews who are generally observant, but are not fluent in the detailed demands of halakha and would stand to benefit spiritually from an *eruv* that would save them from their inadvertent transgressions. He further advances an argument on emotional grounds:

The entire week men and women are occupied with their work, and on *Shabbat Kodesh* when they get to rest from their hard labors and they wish to stroll, get some fresh air, or visit relatives, they are forced to remain imprisoned and locked up in their homes, for it is impossible to bring the young children. This is a great affliction and not *oneg Shabbat*. One woman who heard about my efforts to erect an *eruv* told me that I was performing a great favor to enable her going out for a walk with her young son and experience *oneg Shabbat*.

R. Moskowitz drives home the point that people like this woman are not sinners, but upstanding observant Jews whose entire Shabbat experience has become the antithesis of joy in the absence of an *eruv*.

Remarkably, R. Moskowitz's opposition to R. Feinstein's position did not prevent the latter from honoring him with an approbation that was prominently displayed in the front of the very work that had attempted to refute R. Feinstein. In this 1959 letter, R. Feinstein not only approves of R. Moskowitz's scholarship as an example of "the way of Torah" to debate and seek truth, but even writes that there is an *obligation* upon all who value the Torah and its expositors to aid R. Moskowitz with the printing of this book. (This is vintage R. Moshe Feinstein and is in line with what we discussed in our previous column about the many instances involving R. Feinstein "arguing for the sake of Heaven.")

Following the paper trail to the late 1960s, R. Feinstein demonstrated a similarly tolerant approach in his letter to R. Leo Jung, of Manhattan's Jewish Center (*Iggerot Moshe, O.H., vol. 4, #89*). He writes that "I have already stated that it is not within our purview to object to the lenient ones, for they are establishing it in a way that is permitted according to some opinions. For they are also great rabbis, and on what basis should one object, since they reason according to their determination that they are able to establish it—for they are worthy of issuing halakhic rulings." However, just two years later, in 1962 (re-printed in *HaPardes*, 1966), the following proclamation appeared:

In the counsel of the Agudath HaRabbonim that took place on Wednesday, *Parashat Beha'alotekha*, 18th of Sivan 5722, it was decided to inform the public about an earlier ruling of the Agudath HaRabbonim that it is impossible in any manner to establish an eruv in Manhattan, and it is forbidden to carry in Manhattan even after that which was implemented or will be implemented by some rabbis. *And anyone who relies upon the Manhattan eruv shall be considered a mehallel Shabbat (desecrator of Shabbat)*.

This was signed by R. Aharon Kotler, R. Yaakov Kamenetsky, R. Chaim Bick, R. Gedaliah Shor, and, most notably R. Moshe Feinstein. Assuming he had approved of the language, the formulation of calling those who rely upon the Manhattan *eruv* to be Sabbath violators is a striking departure from his more tolerant approach expressed just a few years prior. This would not be the only instance within the annals of New York City *eruvin* that his opinion appears to have hardened with time. As we shall explore in our following column, a similar trajectory can be identified with respect to the Borough Park *eruv* as well.

#### Reflecting on the Iggerot

Perceptive readers, such as R. Dr. Harel Gordin (*Hanhaga Hilkhatit be-Olam Mishtane*, p. 258), have observed how R. Feinstein's responsum on the Manhattan eruv serves as a quintessential example of his daring manner of halakhic analysis. Not only was he unflinching in identifying what he believed to be a misrepresentation by the *Shulhan Arukh*, but in doing so he was also willing to go beyond the medieval commentaries and draw his own halakhic conclusions directly from the Torah's description of the ancient Israelite encampment. R. Feinstein's dialectic of respecting

precedent while not remaining bound to it was a hallmark of his independent thinking which we have observed time and time again throughout this series.

#### הרב הענקין

#### על דבר הוצאה מרשות לרשות בשבת בפ״ס ניו־יורס

נה) הנה רבים משומרי תורה וביחוד מחסידי פוילן מטלטלים פה בשבת ברחוב וסומכים על ההיתר של הרב יהושע סגל משערפץ זצ"ל, והנני רואה בזה לבאר שאין זו סמיכה כלל. ואבאר: הנה להיתר טלטול צריך שלשה דברים, ערובי חצרות (ובכלל זה שתוף מבואות), שכירות מקום במקום שיש א"י. ומחיצות מוקפות כדין. ובגלל זה אין שייך לסמוך על ההיתר שמכבר אלא א"כ יש בי"ד משגיח תמיד על כל השלשה דברים: ערובי הצרות צריר שיהא במקום אחד בעד כל העיר (לדעת הח"צ) וזה חסר עתה. ואפילו להסוברים שמועיל ע"ח שנעשה בכמה מקומות שבעיר ומסתמא יש הרבה מניחי ערוב, אבל שכירות מקום עשה אז הרב ז"ל רק על עשר שנים, ומני אז לא נשמע על מי שהוא שיעשה שכירות כדין. אמנם מה שמבטל ביותר ההיתר הוא שנוי העיר. כי סמיכות ההיתר היתה על החוף הבנוי שאצל הנהר ועל ה, עלעווייטער" וחלו שנויים בזה ,והחוף הבנוי נתבטל דין מחיצה שלו מפני קגשרים שנתחדשו מאז גם במזרח וגם במצרב, שהמחיצה שמתחת הגשרים נתבטלה ע"י הפסק הגשר, והגשר בעצמו אינו עשוי במחיצות סביב, ומצד השני של הגשר בברוקלין ובניו־דזורזי אין שם מחיצות מקיפות (וההיתר מתחלתו היה רק על חלק ממאנהעטען, וברוקלין ובראנקס לא היו בכלל ההיתר מעולם) וממילא אזדא ליה ההיתר לגמרי. ושומר נפשו יזהר ויזהיר אחרים ע"ז.

ואחד העירני שע"פ רוב יש על הגשרים ברחבם גשרים קטנים שעוברים בהם מצד אחד לצד השני, ויכולים לשמש כעין צורת הפתח, אבל מכיון שצו"פ זה נפסק ע"י מחיצות הגשר הארוך בין הקנים שמן הצד להקנים שלמעלה נראה דאין זה צוה"פ, וכבר נשאו ונתנו בספרי שו"ת בנדון זה. וגם אתו רבים ומבטלי מחיצתא כיון שהכרך ניו־יורק יש בו יותר מס"ר — ואמנם בפרט זה ככר דו בעל אזני יהושע בעצמו.

במושב אגודת הרבנים שהתקיים

ביום ד' פ' בהעלותך ח"י סיון תשכ"ב,

הוחלט להודיע ברבים את ההוראה שיצאה מאגודת

הרבנים זה כבר שאי אפשר בשום אופן

לתקן עירוב במאנהעטען,

ואסור לטלטל במאנהעטען אף אחר התקונים שעשו או

יעשו איזה רבנים, וכל מי שיסמוך על עירוב במאנהעטען

יחשב למחלל שבת.

אהרן קטלר משה פיינשטיין

יעקב קמנצקי גדליה שור חיים ביק

#### שו"ת הרשב"ש סימן תקיג [ב]

ההקדמה השלישית היא, שכל דבר שהיא שעת הדחק והוא מדרבנן [יש] לסמוך על המיקל. ודבר זה מתברר ממה שאמרו בפ"ק דנדה במעשה ועשה רבי כר' אליעזר לאחר שנזכר אמר כדאי הוא רבי אליעזר לסמוך עליו בשעת הדחק, ומקשו התם מאי לאחר שנזכר אילימא לאחר שנזכר דאין הלכה כרבי אליעזר אלא כרבנן בשעת הדחק היכי עבדינן כותיה, ומתרצי אלא דלא איתמר הלכה לא כמר ולא כמר ומאי לאחר שנזכר דלאו יחיד פליג עליה אלא רבים פליגי עליה אמר כדאי הוא ר' אליעזר לסמוך עליו בשעת הדחק. ויש שלמדו מכאן דכל היכא דליכא פסקא בהדיא בגמרא כחד מן תנאי דבשעת הדחק אפשר לעשות כדברי יחיד, ולא שבקי' משום כללא דאית לן יחיד ורבים הלכה כרבים. ואא"מ הרשב"ץ ז"ל כתב בפסקי נדה שחבר שאין ללמוד מכאן אלא דבר שהוא מדרבנן. ואיכא למילף מינה שאם נחלקו הפוסקים בפסק אחד ואין ביד המורה הוראה להכריע יש לעשות בשעת הדחק כאחד מהם ואפילו הוא יחיד אצל מרובים כיון שדעתם שקולה לא נדחו דברי אותו יחיד, ואף בזה בדרבנן בלחוד, עכ"ל. <mark>ומצאתי תשובה להר"ן ז"ל כדבריו</mark> [דבדרבנן] בלחוד הוא ואמרינן כדאי הוא רבי פלוני לסמוך עליו בשעת הדחק. אבל מצאתי תשובה <mark>להרשב"א ז"ל דנראה דאפילו בדאורייתא אמרינן הכי</mark>, שכן כתב דכל היכא דאיכא הפסד מרובה אפילו יחיד במקום רבים ואפילו קטן בחכמה ובמנין לפני מי שהוא גדול ממנו בחכמה ובמנין, ואייתי ראיה מההיא דאמרינן כדאי הוא ר' אליעזר לסמוך עליו בשעת הדחק, ואמרינן נמי התם לעיל מינה מאי שעת הדחק איכא דאמרי שנת בצורת הוות ואיכא דאמרי דאפיש עובדא וכו' וחיישי רבנן לפסידא דטהרות, נראה מדבריו ז"ל שלא חלק בין דאורייתא לדרבנן. מ"מ למעבד כדברי המיקל בשעת הדחק בדרבנן אפילו יחיד במקום רבים ואפילו קטן בחכמה ובמנין בפני מי שגדול ממנו בחכמה ובמנין אין חולק, ונתברר זה.

#### רמ"א חושן משפט סימן כה סעיף ב

ואם הוא בהוראת איסור והיתר, והוא דבר איסור דאורייתא, ילך לחומרא; ואי דבר דרבנן, ילך אחר המיקל. ודוקא אם ב' החולקים הם שוין, אבל אין סומכין על דברי קטן נגד דברי גדול ממנו בחכמה ובמנין אפילו בשעת הדחק אלא אם כן היה גם כן הפסד מרובה. וכן אם היה יחיד נגד רבים הולכים אחר רבים בכל מקום (רשב"א סימן רנ"ג), ואפילו אין הרבים מסכימים מטעם אחד, אלא כל אחד יש לו טעם בפני עצמו, הואיל והם מסכימים לענין הדין נקראו רבים ואזלינן בתרייהו (מהרי"ק שורש צ"ד).

הלכות עירובין סימן קז (מג)

דמ״כ הפי בניחה תשמישתי נמי, ה״נ דמשמע ליי דחשמועיון דאינה רה״ר.

שם תוד"ב ח"ם, פר"ח וכגון כוי דאי בור כוי פשיטא כוי והא דנקע כוי משום דבבור הוי חידוש כוי לכאורה נראה דמיירי דכותלי כבור מדרון המתלקע יי מתוך ארבע, וכמו שסיימו שרכ״ר מהלכת בתוכו, ואינו מובן דא"כ מאי פשיטותא דבבור הולך מכותל לכוחל הוי רה"י, אדרבה היינו דקא קשיא ליי ליתי רבים ולבעלי מחילתא, ולמדנו מדבריכם דבפרלה ג"ע ורבים בוקעין מבעלי מחילחא מכ״ח והוי רה״ר מה״ח, ולכאורה היה נראה דבעינן לכל כפחות ד"ח כדרך היחיד, ול"ע.

שם ד״ה ואיזהו, וי״ל דבעינן שלא יהא ניחא תשמישתיי כוי דלא חבוי מחילתה נדרסת דאמר בפי כייג דלה בוי מחילתה, בתם בדריסת יחידים וכן של יחידים איירי, ומשום דלא מינכרא מחילתא והיא נדרסת לא אמרינן גוד אסיק, אלא דלסימנא בטלמא נקטו לה. שם ת״י ח״נ אי עבד יכול לרוץ כוי לדעת תוי בעינן תרתי שיהא של יחיד, וגם לא ניחא חשמישתיי טובא שאין העבד יכול לרוץ, אז אין רבים מבטלי מחילתא, אבל כשהעבד יכול לרוץ אף דלא ניחא תשמישתיי וכוח של יחיד, כיון דרבים בוקטין מבטלי מחילחה ולדטת ת"י כל דלא ניחא תשמישתיי וכוא של יחיד, אין רבים מבטלי מחילחא, אלא דלא נמסר ליחיד אלא אוחן דלא ניחא חשמישיבו טובא שאין בעבד יכול לרוץ, ולפ״ז בשתא מצי לאוקמא בביא דחלר ומבוחות המפולשין לבורות בשל יחיד.

ג) ב"ב א' תוד"ה חייבין, וי"ל כרי וחייבין עליה כרי לעומד באמלט הפילוש, לכאורה אינו מובן כיון דבין המחיצות רכ"י גמורה חם האמלע המפולש מדי לדדין הוא מפולש לרה"י, ומאי שייך ביטול מחילות שבין כחמלע לרכ״י ח״ל מחילות וכלו״כ שבין בי המחילות חינו מתבעל, וחולי לזה כיון הריעב״ח שכי על דבריהם שאינו מחוור, והריטב״א כ׳ דר״י כֿרבנן דבטינן ג׳ מחיצות, וכר״י דרבים מבטלי מחילות אף בשם די מחילות, והלכך אף בעומ״ר בג׳ או בד׳ מחילות, ורבים בוקעין במיעוע הפרוץ אתו רבים ומבטלי מחילות, ויש לעיי לפיי ריטב״ה דלקמן מוקמינן כהיה דחלר שרבים נכנסים לה בזו כוי ומבוחות המפולשין בבורות כוי כר"י, ואיך מש"ל לר"י כיון דבי מחילות הוי רה"יו, וע"כ לאמלע הפילוש כמש"כ תוי, וי"ל דמש"ל בבי דפנות זכנ"ז וחחת כנגדן מופלגת מהן ורה״ר טוברת באותה הפלגה, כזה קם) אבל קשה כיון דבין המחילות הוי רה"י א"כ הוי כסחום וא"כ אין רה"ר מבטל מחילתא דהוי רה״ר כעוברת בין בי מחילות, וי״ל דמש״ל ברה״ר עוברת בפרלת כותל שכנגדן כזה קסא) ואי לאו דמבטלי מחילתא נידון בעומ״ר, אבל השתא רבים מבטלי מחיצות, אבל קשה כיון שבין המחיצות כסתום א"כ בין הגיפוף וחוך בי המחיצות, חשיב כרה"י, וכן בין הגיפוף לחוך בין המחילות השני, וא״כ חשיב רה״ר כעוברת בין בי מחילוח, וי"ל דמש"ל דהגיפופין מופלגין מכנגד בי המחילות יתר על ארך הגיפוף וכה"ג מודה ר"י דע"כ ל"ק ר"י בי מחיצות דאוריתא, אלא כשלא הפליגן זו מזו יתר של ארכן, אבל אם הפליגן יתר מארכן לא כוי רכ"ו כיון דכמוקף פרוץ מרובה על בעומד, ולא נחלק ר"י בזה דלא סגי בהכי חדע דהא פסי ביראות בעינן אמה וביניהן ו"ג, ולא אמרינן כיון דיש כאן בי מחילות זו כנ"ז הוי רכ"י מכ"ח, וכן כל סביביו וממילא גם אמלעו כמפולש כוי רכ"י, ועוד י"ל דכא דמוקים לה למחני דלקמן כר"י היינו דוקא בהא דס"ל דרבים מבעלי מחיצות אבל לא במאי דס"ל דבי מחיצות דאוריתא, וכמו דס"ל לר"י לפיי ריעב"ח.

כ"ב א' תודיה קשיח, דחי בי מחילות. דחוריתה לה הוי פרוך מידי, לכאורה טעמא דר"י דבב׳ מחילות חשיב מוגדר ומיוחד בכל סביביו, ושפיר שייך למימר אתו רבים ומבטלי מחילחא, ומ״מ שפיר קמשני דבי מחילות עדיף משם די מחילות.

כ"ב ב" מעלות ומורדות שבא"י כו׳ נראה דבין ברה"ר שע"ג החל איירי דחשיב כמוקף מהילות, ובין ברה״ר שע״ג המדרון, דלא חשיב רה״ר, כיון דחשיב כמחילה.

ד) ולעבין כלכה נראה דנקטינן דבשם די מחיצות לייא אתו רבים ומבעלי מחילות כר״א כי אי, ודלא כר״י, דסתמא

דתלמודת שבת רי בי מוקים לה לברייתה דהתם כותיי דחכמים, וברייחא דהחם משמע דהלכתא היא, וכן פסק הרמב"ם פי"ז מה"ש הל"ג, וכן דעת הגה"מ שם והביאו ראיי מהא דפ"ק דשבת, וכן נראה דעת ת"יו שם ד"ה ולא, וכ"ה בהג"א ברפ"ב בשם מהרמ"ק [מיהו התם כתוב דגם בבי מחילות שלמות ל"א אתו רבים ומבעלי מחילה וזה חמוה ולייט] וכייכ הרעייב בפיי המשנה, גם הריייף והרא"ש העתיקו המשנה והשמיעו סוגית הגמי וסחמא קיי"ל כחכמים, [וזה דלח כהריטב״ח דפסק כר״י] ולפ״ז כל חל המחלקט יי מתוך ארבע אע"ג דרכ"ר עוברת עליו לא נתבעלו המחילות והוי ע"ג רב"י מהית, כל שיש לו גי מחילות כחלו, ומתקן רוח די בלו"ה ומטלטל בתוכו.

ב) ונראה דכל שיש גי מחילות של עומ״ר לא אמרינן חו דאחו רבים ומבטלי מחילתא דגי מחילות של טומ״ר עדיף משם די מחילות ולא מלינו חילוק בין גי מחילות לדי לענין דאוריתא ולפייז בלורה הואת קסב) לא תמלא רהייר אף בהולות רחבות טייז אמה וסי רבוא בוקעים בהם שרחוב בי היא רה"י גמורה מה"ת שיש לכ גי מחילות עומ״ר אף שרחוב אי וגי עוברות בפרלותים ורבים בוקטין בהן לא מבטלי מחילחא, והא דפרלה יתר מיי אוסרת אינו אלא מדרבנן, ומה״ת אין כל פרלה אוסרת כל שעומ״ר, וכיון שרחוב בי היא רה"י, גם רחוב א' וג' נעשין רה"י שהרי יש להן ג' מחילות דמה שהן פתוחות לרחוב בי הוא כמחילה שרחוב בי הויא כחלר מוקפת, ואף למש"כ תוי כ"ב אי, דייה חייבין דאמלע הפילוש לא חשיב מחילות וכמש"כ סק"ג, היינו דוקא לר"י דלא סגי ליי בשם די מחילות, אבל הכא לרבנן קיימינן, ועוד דהכא עדיף שלרחוב הבי יש ג׳ מחילות, מיהו אם אין כאן רק ב׳ רחובות כרחוב הב׳ והגי לא שייך עומ״ר כיון דאין כאן מחילות, ולא שייך עומד אלא אי העומד יעשה רה"י לעלמו, אבל אם אינו עושה לעלמו, אינו עושה' לחחרים, ואט"ג דאם תאמר עומ"ר ברחוב בי כדי לתקן דופן גי לרחוב ג', ותהיי רה"יו, יתוקן אח"כ רחוב בי שתהיי פתוחה לרה"יו, מיים בתחלת בנידון בוא לאחרים, ולא לעלמב, ולא שייך עומייר. ו) והני מילי בשתיהן רחבות ט"ז אמה ורה"ר טוברת בתוכן, ואז לא מהני להו לו"ה ובעיכן דלתות, אבל אם אחת מהן אינה רחבה ט"ו אמה, או שאין שיעור רה״ר עוברין בחוכה, מחקן אותה בלו״ה, וניתרת גם שניי, שהיא רחבה ט״ז וסי רבוא בוקעין בה, בלו״ה, שהיא רה״י גמורה מה״ת בלי שום תיקון.

ו) ויצא לנו מזה דבזה"ז כל השוקים והרחובות שבכרכים היותר גדולים כן רכ"י גמורה מכ"ת דכלן תמלא בכן אחת מוקפת ג' מחילות והיא רה"י וכל הרחובות הפחוחות לה רה"י והפתוחות לתוכן נעשין רה"י, וכיון שכן הן ניתרות בלו"ה, ובמ"ב סיי שמייה האריך שקשה להקל מחמת שאין סי רבוא בוקטין, כל שהיא דרך לרבים לעוברים ולסוחרים ולהאמור ההיתר מחוור ומרווח לכרכים שלנו.

ח) ויש לעיי לפייז כא דאמר עירובין קייא אי דלאחר שנפרצו בה פרצות בירושלים הויא רה״ר וכן מכרחת סוגיא דבני בחירה פסחים ס"ו אי כמש"כ תוי שם, ותקשה לדידן דקיי"ל כרבנן דכל שיש די מחילות לא אמרינן אתו רבים ומבטלי מחילתא, א"כ נהי דהיו הרחובות פרולות ט"ז אמה, אכתי מבואות הפתוחות לרה"ר לידון בעומ"ר וכל חולת ירושלים ליהרי רה"י, וי"ל שהמבוחות כיו גם כן פרולות וכיו מפולשין, אי נמי שכיו המבואות ללד רה״ר מתוקנות בלו״ה וחשיב כמחילה, ולא אמרינן שוב עומ״ר מיהו יש לעיי למש"כ תוי ב"מ נ"ג בי להוכיח דאכתי היה רוב בחומה קיים, דאל"כ לא היו יכולין לאכול פסחיהן, א"כ למה לא כוי רב"יו מה"ת כיון דבוי ג' מחילות וי"ל דאכתי חולות שבמיעוע הוי רה״ר, א״נ לענין אכילת קדשים קלים סגי ברוב המתלקט, ולטנין שבת אמרינן אתי אוירא דה"ג ודה"ג ומבטל ליי ומיהו בעיקר דבריהם ו"ל דלעולם לא היו רובו קיים ואפ"ה אכלו הפסח מדין אוכלין קק"ל ומט"ש אף שאין חומה ואפיי למ"ד ק"ר לא קדשה לעתיד לבוא, לשעתה מיהא קדוש ואע״פ שאין חומה ועיי בשעמ״ק שם [שו"ר בשו"ת משכ"י סיי ק"ט האריך בזה ודברנו המה כדברו מהרח"ו מרגלית והמחבר השיג עליו, ועיקר יסודו דבט"ו חמה

'Y'Z'L מימן יא

הגאון ר' אהרן קטלר זצ"ל בספרו משנת ר' אהרן, נקט הלכה למעשה כדעת המשכנות יעקב דפרצות יותר מעשר מן התורה היא, וכתב דראיות דמפורש בר״ח עירובין (ק.) דפרצות יותר מעשר מן התורה היא, וזה מעשר מן התורה היא והוכיח כן ברעת הרמב"ם, ורעת הבית אפרים דהוי רק מדרבנו, והחזון איש נקט כרעת הבית אפרים. ומו"ר רשכבה"ג המשכנות יעקב ברורות, והשיג להדיא על דברי החזון איש, והביא אחר מהטעמים שאסר העירוב במאנהאטן בשנת תשכ"ב.

אחותו הוב מאיר גריינערמאן) (סימן ק"ג) כתב החזון איש להוכיח לנו מרבים חננאל ורבותיו של רש"י עכ"ל. וזה פלא, דהרי מו"ר הגאון ר' אהרן קטלר כתב, דמבואר להדיא בדברי רבינו חננאל על עירובין (קא:) דפוצות עשר מן התורה היא וז"ל הר"ח: ירושלים לאחר שנפרצו בה פרצוה יותר מעשר שהיא רה"ר עכ"ל. וע"כ שלא ראה מרן החזרו איש דברי הר"ח, וכן הבית אפרים לא ראה דברי הר"ח שעדיין לא נדפס בימיו. והמשכנות יעקב הוכיח דגם דעת הרמב"ם דפרצות יותר מעשר מן התורה, והבית אפרים לא השיג עליו בזה, ומסתבר דמקור דברי הרמב"ם דפרצות יותר מעשר מן התורה, הוא מדברי הרבינו חננאל הנ"ל, רהרי הרבה פסקי הרמב"ם הם מדברי הר"ח. דפרצות עשר רק מדרבנן, שאם היה פסול מן התורה, היה הדבר נמסר ובספר "תשובות וכתבים ממרן החזון איש" (שיצא לאור ע"י בן

ברורה, דעיירות גדולות הויא רה"ר, ולא סמכינן על עומד מרובה על ר' אהרך קטלר, והגאון ר' משה פיינשטיין, פליגי להלכה על החזון איש דלא מהני עומד מרובה על הפרוץ רק בכרמלית או ברשות היחיד אבל לא לבטל דין רה"ר. והג' ר' משה הוכיח כן גם מדברי המשנה הפררץ, והסיק שכן הוא פשיטותא רכל ישראל ודלא כהחזון איש. ברה"ר ממש ולא רק בכרמלית, בסמוך יבואר באריכות דהגאון מו"ר ג) והא דנקט החזון איש רעומד מרובה על הפרוץ מהני אפילו

להתיר משום דהוי עומד מרובה על הפרוץ, ואפילו הבית אפרים לא הזכיר היתר כזה. וגם בתשובה להלכה מהגאון ר' חיים עוזר זצ"ל והחזון איש להמיר עירוב בעיר פאריז, לא הזכירו היחר זו, וכתבו דעיר פאויז הוי רה"ר דאורייתא לולי הטעם שמוקף מחיצות מג' רוחות, ועוד יש להעיר שלא מצינו בשום פוסק או אחרון שדן בעניני רה"ר

'X'X'L **3** 0 0 におりに

Ü

# סימן יא

דרבים מבטלים מחיצה הוי רה"ר גמור – מביא פסק הגאון הרב חיים עוזר והחזון איש דעיר שיש בו ס"ר דעת החזון איש דרחובות העיר הוי עומד מרובה על הפרוץ ואינן רה"ר – מבאר רזה דוקא לשיטתו דלא אתו רבים ומבטלי מחיצה אבל לרעת רוב ראשונים הוי רה"ר ולא סמכו על עומד מרובה על הפרוץ

עומד מרובה על הפרוץ מג' רוחות מחמת הבנינים, ממילא בטיל דין רה"ר ואפילו אם ששים רבוא בוקעים בו נעשה רשות היחיד, ע' בפנים בדברי החזון איש. הנה החזון איש סימן ק"ז (ס"ק ה) נקט, שאם רחובות העיר הרי

רבים ומבטלי מחיצות, ונקט שכן הוא גם רעת הרי"ף והרא"ש. ב) פרצוח יותר מעשר הוי רק מדרבנן ואינן אוסרות מן התורה. ג) עומר מרובה על הפרוץ מהני אפילו ברה"ר אף שרחובות העיר מפולשין משער לשער וששים רבוא בוקעים בהן. ד) אף דעומד מרובה על הפרוץ לא מהני לאמצע הפילוש, מ"מ עדיף עומד מרובה על הפרוץ מג' רוחות מאמצע הפילוש. הנה היתר זו בנוי על צירוף של ארבע הנחות: א) שפסק דלא אתו

והנה רברי החזון איש במחלוקות שנויה, ונבאר בקיצור כל פרט

ביארנו לעיל (סימן י') באריכות דדעת הגאונים וכמעט כל הראשונים, והש"ע והרמ"א והמשנה ברורה דרבים מבטלים מחיצה, ומפורש בתשע ראשונים שכן הוא גם דעה הרי"ף, ומדבריהם נשמע שגם שיטה הרא"ש כן, ודברי החזון איש צ"ע שכתב דרעת הרי"ף והרא"ש דלא אתו רבים ומבטלי מחיצות א) הא רנקט החוון איש רקי"ל לא אתו רבים ומבטלי מחיצה, כבו

במחלוקות שנויה, דדעת הגאון יעקב והמשכנות יעקב דפרצוח יותר ב) והא דנקט החזון איש רפרצות יותר מעשר רק מדרבנן, דבר זה

יציאות השבת / וויסמאן, משה יצחק בן שמחה יהושע (עמוד 172) 82349

לבטל דין רה"ר אלא"כ יש פסי ביראות בד' פינות המחיצות מכוונת זו כנגר זו – לפי הבית אפרים לא יועיל היתר החזון איש של עומד מרובה על הפרוץ

פסק הכית אפרים דלא מהני עומד מרוכה על הפרוץ

סמך על וה למעשה. ומוכרחים לומר שהחזון איש כתב כן רק כעין לימוד זכות אבל לא

דבאמצע הפילוש הוי רה"ר, ע"ש שתירץ דאמצע הפילוש גרע דאין לו מחיצות לעצמו, משא"כ עומד מרובה על הפרוץ מג' רוחות אע"פ שרה"ר עוברת ביניהם שפיר יש לו מחיצות. הנה דברי מרן צ"ב דס"ל דאמצע הפילוש לא הוי רה"ר אם יש רחוב אחד בתוך העיר עומד מרובה על הפרוץ מג׳ רוחות, משום דנעשה כל העיר רה"י ואפילו אמצע הפילוש, ואם הלכה הוא נקבל, אבל מצר הסברא לכאורה אין לחלק בדבר, וכן שמעתי מהגאון הרב משה ביק זצ"ל אב"ד מעזיבוש להקשות על החזון איש, דאין לחלק ברבר, והשיג בזה על החזון איש בתשובה להלכה בשנת תשכ"ג, נגד אלה שרצו להתיר לטלטל הפרוץ מג׳ רוחות לבטל דין רה״ר, אמאי כתבו התוס׳ בעירובין (כב.) במאנהאטן על סמך היתר החזון איש. ד) הנה החזון איש הקשה על עצמו, ראם אמרינן עומר מרובה על

ומבטלים ד' מחיצות, אף שוה לכאורה כנגד כל הראשונים שפסקו

הנה אף שהבית אפרים נקט ברעת הרי"ף והרא"ש דלא אתו רבים

מג' רוחות לבטל דין רה"ר

להדיא דדעת הרי״ף דרבים מבטלים מחיצות, הלא המה הרשב״א והר״ן והריטב"א וארחות חיים וריב"ש והרז"ה והרמב"ן וספר השלמה ובעל המאורות, מ"מ כתב הבית אפרים סימן כ"ז [עמוד גב:] דאפילו לשיטתו דאין רבים מבטלים מחיצות, זה רוקא אם הר' מחיצות מחוברים אצל המחיצות מכוונות זו כנגר זו, לא מהני אפילו אם עומד מרובה על

הקרנות כמו פסי ביראות, אבל אם אין שם פסי ביראות בארבע פינוח

הפרוץ מג' או ד' רוחות.

יהודה אמצע הפילוש הוי רה"ר, אבל לרבנן אינו רה"ר כיון שיש שם ד' מחיצות, ולא הוי ירושלים רה"ר אפילו באמצע הפילוש, דכוונח המהרש"א רדוקא בירושלים שמוקפת חומה ויש כאן ד' מחיצות מסביב, סברי רבנן דלא אתו רבים ומבטלי מחיצות דלא גרע מפסי ביראות, וממילא אמצע הפילוש בירושלים לא הוי רה"ר לרבנן דפליגי על רב יהודה, אבל בנידון דידן בסתם עיירות שאינן מוקפת חומה, הרי גם לרבנן אמצע הפילוש הוי רה"ר גמור, וכש"כ לר' יהודה דסובר אחו רבים ומבטלי מחיצה. [והנה אין לטעות בהא דכתב המהרש"א עירובין (ו:) דרוקא לרב

> אפרים לא מהני אלא א"כ יש פסי ביראות מד' רוחות, ובשלש מחיצות לא משכחת זאת, וכבר השיג להלכה מו"ר הגאון ר' אחרן קטלר בספרו

משנת ר' אהרן (סימן ר') על החזון איש מרברי הבית אפרים הללו.

שתי מחיצות משני צדי רה"ר ומחיצה שלישית כנגדם לרוח שלישית לבטל דין רה"ר, אף דהוי עומד מרובה על הפרוץ, שהרי לפי הבית

והנה לפי דברי הבית אפרים, לא יועיל היחור החזון איש, אם יש

באמצע הפילוש כיון שרה"ר עוברת בין המחיצות, דדוקא במוקפת חומה שוה"ר בתוך המחיצות ויש צירוף מחיצות, או בפסי ביראוח שיש ד' מחיצות בזויות או בטלה הרה"ר לרבנן, אבל בדליכא מחיצות מסביב לא אמרינן עומר מרובה על הפרוץ מחמת הבתים לבטל דין רה"ר. אמנם להלכה אין נפקא מינה בדבר, דהרי אנן קי"ל כרב יהודה ורב יוחנן דאתו רבים ומבטלי מחיצות, א"כ אמצע הפילוש הוי רה"ר אפילו בעיר מוקפת חומה. וכש"כ בדליכא חומה ובאתי רק לעורר.] וטעם הדבר הוא כמו שביאונו לעיל, דלא אמרינן עומד מרובה

עומד מרובה על הפרוץ?

פרצות נעשה רה"ר, הרי עדיין היה עומד מרובה על הפרוץ מד' רוחות,

דלא אתו רבים ומבטלי מחיצות, אמאי ירושלים לאחר שנפרצו בה

הפרוץ אלא"כ יש פסי ביראות בר' זויות, משום דקשה ליה לשיטתו

והנה הא דהכריח הבית אפרים לחדש דלא מהני עומר מרובה על

הקשה עליו המשכנות יעקב, ואי אפשר לו להבית אפרים לתרץ משום

שהיה בה פרצות יותר מעשר, שהרי הבית אפרים לשיטתו סובר דפרצות

שהרי ירושלים מוקפת חומה, ולא אתו רבים ומבטלי מחיצות, וכן

יותר מעשר הוי רק מדרבנן, אבל מן התורה יש כאן מחיצות גמורות, וא"כ אמאי ירושלים לאחר שנפרצו בה פרצות נעשה רה"ר, הרי עדייי

םימן יא におりに

n O

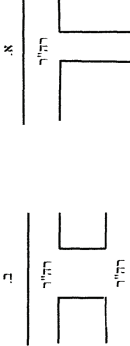
'W'Z'L

צריכין דוקא פסי ביראות, והיתר החזון איש לא יועיל לפי הבית אפרים ובאמת אפילו בעיר שאין בה ששים רבוא, כתב הבית אפרים להחמיר לשים פסי ביראות.

רוחות אף שמפסיק רה"ר באמצע נעשה כרשות היחיד לרחבו דנעשה כרה"ר אף דהוי עומד מרובה על הפרוץ דעת החזון איש דאם עומד מרוכה על הפרוץ מגי מקשה על החזון איש ממבוי המפולש לרה"ר משלש רוחות

בעיר שמוקפת ג' מחיצות (ציור א') שיש רחוב כנגדו הוי עומד מרובד על הפרוץ מג' רוחות ונעשה רה"י מן התורה, ושוב נעשים כל רחובוח העיר ג"כ רה"י כיון שפתוחות לרה"י וניתרות בצוה"פ, ולא בעינן דלתות ואפילו ששים רבוא עוברים בהן, ע' היטב בחזון איש. הנה החזרן איש סימן ק"ז (ס"ק ר') מחרש ראם יש רחוב אחד

בו נעשה המבוי רה"ר, וקשה הרי הוי עומד מרוכה על הפרוץ מג למערב, נמצא דיש שתי מחיצות אחת בצד דרום ואחת בצד מעריב, המפולש לרחבה של רה"ר משני ראשיו (ציור ב') ובני רה"ר בוקעים רוחות, שני מחיצות משני צדי המברי, וכגון שהמבוי הולך ממזרח מחיצה שלישית כנגדו ברה"ר בצד מזרח או בצד מערב, וזה ממש והנה דברי החזון איש צע"ג, דבראשונים עירובין (ו:) מפורש דמבוי



ង ប្ におりに X Cox

'W'Z'C

עליו המשכנות יעקב גם בזה, דאיך יתכן שפסי ביראות יותר אלימא לאחר שנפרצו בה פרצות הוי רה"ר אף לרבנן, אף דהוי עומד מרובד על הפרוץ ואין רבים מבטלים מחיצות, משום דנפרץ אצל הקרנות. כגון שנפרץ אצל הקרן ברוח מזרחית "סמוך" לקרן דרומית, ובטיל ממנה שם ד' מחיצות דאין כאן פסי ביראות, ושוב אין מועיל שום עכת"ד הבית אפרים. דאוקמה דאיירי שנפרץ אצל הקרנות, וממילא אי כאן פסי ביראות ולא מהני עומד מרובה על הפרוץ, אבל כבר השיג מד' מחיצות עומד מרובה על הפרוץ, דרבים מבטלים ד' מחיצות אבל אין מבטלין פסי ביראות. תיקון של צורת הפתח, ובכה"ג רבים מבטלים מחיצות אפילו לרבנן וליישב זאת תירץ הבית אפרים סימן כ"ז (עמוד נב:) וז"ל: דירושלים

זויות לא עבדי אינשי. אמנם יפה העיר בזה בני כמר יעקב ידידי' נ"י, וגם לא הזכיר הבית אפרים הטעם של חסרון צירוף מחיצות, אלא כתב הטעם רלא מהני אם נפרץ "סמוך" לקרנות אף שהקרנות עצמן לא באופן אחר, ראם נפרץ אצל הקרנות אין כאן צירוף מחיצות. ויש גם שפירשו ברעת הבית אפרים משום דנפרץ הקרנות עצמן ופיתחא בקרן דהבית אפרים כתב להדיא דאיירי שנפרץ "סמוך" לקרנות ולא הקרנות עצמן, וא"כ ליכא בכה"ג חסרון של פיתחא בקרן זויוח לא עבדי אינשי, נפרצו, משום דבעינן שם ד' מחיצות ופסי ביראות בד' פינות המחיצות, ואם נפרץ סמוך לקרנות אין כאן שם ד' מחיצות ופסי ביראות. והנה מו"ר הגאון ר' אהרן קטלר זצ"ל ביאר כוונת הבית אפרים

ליכא פסי ביראות בד' זויות מכוונות זו כנגד זו לא מהני, וכבר הארכנו בזה לקמן ב"קונטרס פירצות העיר" **ראפילו אם העיר בר**וקלין היתה מוקפת בשלש מחיצות, לא מהני המחיצות לפי הבית אפרים, אלא"כ יש ג"כ פסי ביראות בד' רוחות בארבע פינות של ברוקלין מכוונות זו שהעיר מוקפת חומה מד' רוחות ואין כאן שום פרצות סמוך לקרנות, ויש באמת צירוף מחיצות אצל הזויות, מ"מ לדעת הבית אפרים אם ונפקא מינה גדולה לדינא בין הטעמים, דלפי דברינו אפילו היכא

עומר מרובה על הפרוץ לבטל דין רה"ר, טעות הוא, שהרי לדעתו נמצא להלכה מה שתולין בוקי סריקי ברעת הבית אפרים דמהני

נעשין כל רחובות העיר רה"י, ואיך אמרינן דירושלים אלמלא דלתותיה עומד מרובה על הפרוץ מג' רוחות, וממילא כל העיר היתה רשוח הרבים ואלמלא דלתותיה נעולות חייבין עליה משום רה"ר, אמנם קשר לרחבו של רה"ר (וכמו שכתב המגיה שם), וקשה דהרי לפי דברי החזון איש כיון שיש מבוי אחר עומר מרובה על הפרוץ מג׳ רוחות שוב לרה"י, והחזון איש מבאר, דהא דירושלים היתה רה"ר, איירי שכל רחובות העיר היו מפולשין, ולא היה שם אפילו רחוב אחד שהיה לי דבריטב״א עירובין (ו.) ד״ה כיצד מערבין כתב שם בסוף דבריו, רירושלים אי אפשר שלא היה שם לכל הפחות מבוי אחד המפולש נעולות הוי רשות הרבים, ולכאורה דברי הריטב"א הם ממש להיפן מדברי החזרן איש רצע"ג.

במאנהאטן (MANHATTAN) על סמך היחר החזון איש, וכתב שם מו"ר מר"ר משום שנפטר כמה חדשים אחר כן. רשות היחיד, וכעת כבר גדפס תשובת מו"ר במשנת רב אהרן [סימן ר)] שכתב תשובה להלכה שאסור לתקן עירוב במאנהאטן, והשיג להדיא על דברי החזון איש, ויצא כנגד אותם אנשים שרצו לתקן עירוב (אות י"ג) וז"ל: וביסודות אלו תמוהים לי מאוד דברי הגאון חזון איש זצ"ל, ובל"נ יבואר בסמוך ענין זה עכ"ל, אבל לא זכינו לסוף דברי החזרן איש, דלא אמרינן כה"ג עומר מרובה על הפררץ ואינו נעשה שמעתי שמו"ר מרן הגאון הרב אהרן קוטלר זצוק"ל השיג על

מרובה על הפרוץ מג' רוחות ודלא כמרן החזון איש רעת תשובות הריב"ש והמשכנות יעקב דמבוי עקום שרבים בוקעים בו הוי רה"ר דאורייתא אף דעומד דעומד מרובה על הפרוץ מבטל דין רה"ר ונעשה רשות に、に、こ

התורה, דלא בעינן מכוון משער לשער וסגי אם מפולש, ומבוי עקום כמין ד' וחשב למפולש כיון שאינו מבוי סתום. ונראה דהמקור לדברי עקום כצורת ד' אם רבים בוקעים בו ומפולש לרה"ר נעשה רה"ר מן הריב"ש הוא בגמרא עירובין (ו.) מבוי שנפרץ מצידו בד' כו', ורב חנן הנה המשכנות יעקב מביא מתשובת הריב"ש (סימן ת"ה) דמבוי

יא' א'רר' ង្គ においに ŭ

אינו נעשה רשות היחיד, וצע"ג על מרן החזון איש, ולזאת העיר לי ידידי הרה"ג אריה לייב בירנבוים זצ"ל בן הגאון הרב שמואל בירובוים שליט"א ראש ישיבת מיר. נידון החזון איש דיש ג' מחיצות עומד מרובה על הפרוץ, ואעפי"כ

טי) מבוי המפולש משני ראשיה לרה"ר אפילו אינו רחב ט"ז אמר נעשה כרה"ר, ופי' שם המשנה ברורה דיש פוסקים שפירשו דברי הש"ע, דאיירי במבוי המפולש לרחבו של רה"ר, נמצא דהגך פוסקים נקטו להלכה בדעת השו"ע בשם י"א, דמבוי המפולש לרחבו של רה"ו נעשה רה"ר, ולא אמרינן דהוי עומד מרובה על הפרוץ מג׳ רוחות ותעשה רה"י, וצ"ע על דברי מרן החזון איש. ויש ליישב דברי החזוו איש בדוחק, דמבוי המפולש לרה"ר לרחבו איירי שהמבוי אינו ארון ט"ז אמה ואין כאן עומד מרובה על הפרוץ, דמקום הפרוץ דהיינו הרה"ר משני הצדרים של המבוי יש בו רוחב ט"ו אמה, אבל המבוי עצמו אין בו אורך ש"ז אמה, וממילא אין כאן עומד מרובה על הפרוץ אמה, אבל דוחק גדול לומר כן, סוף דבר דברי מרן החזון איש צע"ג דסובר דאמרינן עומד מרובה על פרוץ מג' רוחות אפילו ברה"ר, והלא בראשונים מבואר להדיא דמבוי דמפולש לרחבו לרה"ר אף שיש ג' מחיצות לא אמרינן עומר מרובה על הפרוץ וצ"ע. מבוי המפולש לארכו ולא לרחבו של רה"ר, היינו משום דכיון שצריכי להתעקם בדרך ואין משתמשין שם להדיא, לא נחשב כרה"ר אלא א"כ המבוי הולך לארכו של רה"ר וכ"כ הריטב"א, אבל לא כתבו משום דהוי עומר מרובה על הפרוץ מג' רוחות. ובש"ע סימן שמ"ה (סעיף והנה אפילו הרשב"א ואידך ראשונים דפליגי על זה, וסברי דבעינו

על הפרוץ מג' רוחות שוב נעשה כל העיר רה"י --מתמה על רבריו מהריטב"א שכתב רירושלים היה בו מבוי אחר עומר מרובה על הפרוץ מג' רוחות ואעפ"כ רעת החזרן איש ראם רחוע אחר עעיר עומד מרועה ירושלים אילמלא רלתותיה נעולות הוי רה"ר

מג' רוחות, שוב נעשים כל רחובות העיר ג"כ רה"י כיון שפתוחות הנה החזון איש כתב, ראם יש רחוב אחר עומד מרובה על הפרוץ

הודפס מאוצר החכמה

におりに

ב

ם,מן יא

、お、と、こ

קםו יאיא

におりに

עםני

מיטן יא סיטן

יאימור

דעת מו"ר מרן הגאון הרב אהרן קוטלר זצ"ל ומרן הגאון הרב משה פיינשטיין זצ"ל רלא אמרינן עומד מרובה על הפרוץ לבטל דין רה"ר ופליגי להלכה על מרן החזון איש והנה מו״ר מרן הגאון הרב אהרן קושלר זצ״ל בספרו משנת רבי אהרן (סימן ר') השיג על החזון איש, רכיון ריש רה״ר המפסיק באמצע, וכגון שרה״ר יש לה שתי מחיצות אחת בצר מזרח ואחת בצד מערב, ורה״ר אחרת מפסיקה בין שתי המחיצות למחיצה שלישית, א״כ אין כאן צירוף מחיצות רלא אמרינן כה״ג עומר מרובה על הפרוץ מגי ונראה לי רהיה אפשר לצדר ולומר דהיכא שיש שלש מחיצות לאותו מברי עצמו, אז באמת אמרינן עומד מרובה על הפרוץ לבטל דין רה"ר דנעשה כמבוי סתום (ציור ג') אבל בנידון החזון איש שאין ג' מחיצות לאותו מברי, דרה"ר מפסיקה בין שתי המחיצות למחיצות לאותו מברי, דרה"ר מנום במשנת רבי אהרן פסק להריא דאפילו בכה"ג אמרינן כה"ג עומר מרובה על הפרוץ, ואין כאן צירוף מחיצות ואינו ג"ב חוי רה"ר אם נה"ר ואפילו במבוי עקום אף שיש שלש מחיצות לאותו מבוי עצמו הוי רה"ר, ולא אמרינן עומד מרובה על הפרוץ, ולא אמרינן עומד מרובה על הפרוץ, אע"פ שיש עומד מרובה על הפרוץ מג' רוחות. והנה לפי יסוד מו"ר

ד. רה"ר

• 5

בר רבא שאני התם דקא בקעי בה רבים, והריב"ש מפרש דנעשה רה"ר כיון שבני רה"ר בוקעים בו ומפולש לרה"ר גמורה. וקשה על דברי הריב"ש אף דסובר דמבוי עקום נחשב כמפולש, אבל מ"מ הרי עומר מרובה על הפרוץ מג' רוחות ותעשה רשות היחיד (ציור א), וע"כ דלא על הפרון נאמר דוקא במבוי ובכרמלית או ברשות היחיד, אבל ברה"ר מקום שרבים בוקעים בו לא מהני עומד מרובה לבטל דינא דרה"ר, ברך ניתנה הלכה דאם מפולש משער לשער הוי רה"ר אע"פ שעומד מריצות לבטל דין רה"ר. והנה לפי דברי מו"ר הגאון ר' אהרן קטלר זצ"ל בספרו משנת רבי אהרן (סימן ר') דבעינן צירוף ג' מחיצות, ואם נפרץ אצל הקרנות אין כאן צירוף מחיצות, יתכן דלא רק ברה"ר אלא ה"ה בכרמלית דמבוי הקרנות. שנ"פ חזינן מדברי הריב"ש דלא אמרינן של ג' מחיצות אצל הפרוץ במבוי שקום אף שיש ג' מחיצות מסביב, רא"כ כש"כ בנידון החזון איש (ציור ב) לא נאמר עומד מרובה על הפרוץ לעשותו רשות מרובה על הפרוץ, ואדרבה הרי מבוי עקום עדיף מציור החזון איש דרש עכ"פ שלש מחיצות לאותו מבוי עצמו, ואעפ"כ סובר הריב"ש דלא מהני, וא"כ כש"כ בנידון החזון איש דלא יועיל עומד מרובה על הפרוץ, כיון שיש הפסק בין שתי המחיצות למחיצה השלישית.



הודפס מאוצר החכמה

יאיאור סיטן יא השער

g

שיטת כל ישראל בפשיטות כוי, ורק בפרצה בעלמא שצריך להיות נחשב כגדור מהא דעומר מרובה, דלא כהחזון איש אלא כהמשנה ברורה ופשיטותא דכל ישראל עכ"ל. הנה חזינן רגדולי הדור שעבר השיגו להדיא להלכה על החזון איש,
דלא מהני עומד מרובה לבטל דין רה"ר, וכן משמע מדברי ערוך
השולחן שכתב, דערי מלוכה שיש בהם ששים רבוא הוי רה"ר, ולא
התיר מחמת הבנינים מסביב, וכן שאר אחרונים הקילו רק בעיר שאין
בו ס"ר, אבל בעיר שששים רבוא בוקעים בו לא התירו מחמת סברת

# פסק הגאון הרב שלמה זלמן אורבאך זצ״ל שלא לסמוך על היתר מרן החזון איש אפילו לחולה

בתשובות ומכתבים ממרן החזון איש (הוצאת הרב מאיר גריינערמאן) סימן ק"ג מביא תשובה מהחזון איש וז"ל: נעים לי לדבר עם יקירי שליט"א עוד הפעם, בענין הנידון אם פירצה יותר מעשר הוי מן התורה כמבואר בספר חזון איש (סימן מ"ג) עכ"ל. הנה כוונת החזון איש שהחיר בעיירות גדולות מחמת הבנינים מג' רוחות דנחשב לעומד מרובה על הפרוץ, וגם משום דסובר דפירצות יותר מעשר הוי רק מדרבנן, ולכך מהני עומד מרובה לבטל דין רה"ר. ומשמע בדבריו היתר זו הוי רק בגדר לימוד זכות על ישראל, אבל לא להתיר לכתחילה. ובספר "אורח חיים" פסקים להלכה מהגאון ר' שלמה זלמן אורבאך זצ"ל מירושלים הלכות שבת סימן ש"א (סעיף ז') וכתב שם: בדבר שאלתו בענין אדם הזקוק כל הזמן לכדורים כיצר ינהג לגבי הוצאתם בשבת ברה"ר, ופסק דאסור אפילו לחולה, דאין לסמוך על דברי החזון איש שנוטה בספרו סימן ק"ז (ס"ק ה') שבזמן הזה כמעט שאין לנו רשות הרבים דאורייתא. הרי דהגאון ר' שלמה זלמן מחמיר אפילו

יאיאור סימן יא השער קסו

דליכא צירוף ג' מחיצות אם נפרץ סמוך לקרנות, משמע דלא רק ברה"ר אלא ה"ה בכרמלית ומברי לא אמרינן כה"ג עומר מרובה על הפרוץ לעשותו רשות היחיר. ריוחר מזה נקט מר"ר הגאון ר' אהרן זצ"ל להלכה דאפילו אם יש

ד' מחיצות לאותו מבוי (ציור ד') ג"כ הוי רה"ר אף שיש ד' מחיצות

מסביב, כיון שאין כאן צירוף מהיצות אצל הקרנות ולא אמרינן בכה"ג

נעמד מרובה על הפרוץ, והוכיח כן מדברי הבית אפרים שכתב דאפילו

מצמן) לא מהני עומר מרובה על הפרוץ לבטל דין רה"ר, מפני שצריכין

מצמן) לא מהני עומר מרובה על הפרוץ לבטל דין רה"ר, מפני שצריכין

אחר קצת משום דליכא צירוף מחיצות, אבל להלכה אין נפקא מינה

מרובה על הפרוץ מג' רוחות לבטל דין רה"ר. נמצא להלכה דגם דעת
הבית אפרים דעירות גדולות הוי רה"ר, ולא מהני עומד מרובה על

והנה גם מרן הגאון הרב משה פיינשטיין זצ"ל, בתשובה מחודש אדר תשמ"א [והובא תשובה מרן באגרות משה חלק ה' סימן כ"ח! הה"ר, כיון דרשות הרבים נעשה לדריסת הרבים ומפולש מקצה אל קצה, לא אמרינן שהוא כסתום לבטל דין רה"ר מחמת שיש בנינים ברשות היחיד או בכרמלית אמרינן עומר מרובה על הפרוץ, ודלא כמרן החזו"א אלא כשיטת המשנה ברורה, שעיירות גדולות שיש בהם ששים דרוץ הוי רה"ר דאורייתא, ולא אמרינן עומד מרובה על הפרוץ לבטל וכתב הגאון הרב משה פיינשטיין בתשובה הנ״ל וו״ל: וטעם החזון איש, רעומד מרובה על הפרוץ בכרכים הגדולים, הוא רבר תמוה, שנמצא שהכרכים היותר גדולים הם רה״י, ורק הכפרים ועיירות הקטנים ביותר שאין להם אלא רחוב מפולש אחד הוא בדין רה״ר, להיפך מכפי שכל ישראל סוברין, שהכרכין שייכין להיות יותר רה״ר, וכדכתב הוא בעצמו שהמשנה ברורה כתב שלא כדבריו, ודברי המשנה ברורה הוא

הודפס מאוצר החכמה

יאימיני סימי יא ושער

U U דהלכה כרבי יוחנן, בפלוגתא דרבי יוחנן ורבי אלעזר שאין רה"ר ניתר אלא בדלתות ננעלות, וכפי הנראה שהבית אפרים לא העלה שובר ממשי לטענה המשכנות יעקב עכ"ל. הרי דנקט להלכה דלא כהבית אפרים והחזון איש אלא כהמשכנוח יעקב, דרבים מבטלים אפילו ד' מחיצות. ולפי דבריו ליתא להיתר החזון איש שרחובות העיר הוי עומד מרובה על הפרוץ, שהרי היתר החזון איש, היי דוקא לפי מ"ד לא אתו רבים ומבטלים מחיצות, אבל הבעל קהלת יעקב נקט כהני שיטות דרבים מבטלים מחיצות, ודלא

נאיאור סיטן יא השער קסט

מבאר דאור אדום רעד לייט אינו מפריע כלל לדין רה"ר – וכן רחוב חד סטרי שהולכים בכיוון אחר הנקרא ואן וויי סטריט ג"כ דין רה"ר עליו והנה ראיתי לרב המתיר שכתב, ררחוב חד סטרי הנקרא "וואן וויי סטריט" לא הוי רה"ר כיון שאינו נמסר להלוך רבים דאי אפשר לעבור בו רק בכיוון אחד, והנה זו טעות גדולה דהלא הרחוב נמסר להילוך רבים, ומאי נפקא מינה באיזה כיוון הולכים בו, ואין להאריך בזה וכן ראיתי לרב המתיר שכתב, רכיון ריש "רעד לייט" או "סמאפ סיין" ואי אפשר לעבור הרחוב, ממילא לא מקרי רה"ר כיון שאינו נמסר להילון רבים בכל שעה, וכמו שכתב האבני נזר ראם הממשלה דהלא בנירון דידן הרחוב נמסר להילון רבים בכל שעה מעת לעת בלי הפסק, רק דה"רעד לייט" מאפשר לאנשים שמצד השני לעבור הרחוב, נמצא דהרחוב מסור להילון רבים כל שעה בלי הפסק, ואינו רומה דהתם אסור לשום אדם לעבור ברחוב, ופשוט מאוד. ועוד הלא בדגלי מדבר גופא לא היה אפשר לעבור בכל רגע, דהיו צריכים לעצור כדי שאנשים שבצד שני יהי יכרלים לעבור לתוך המחנה, ראין להאריך

דעת מרן הסטייפלער בעל קהלות יעקב רקיי״ל אתו רבים ומבטלי מחיצות ודלא כמרן החזון איש — לפי״ז ליתא להיתר החזון איש של עומר מרובה על הפרוץ לבטל דין רה״ר הנה מרן הגאון הרב יעקב קניבסקי זצ״ל כתב תשובה להלכה נגר תיקון עירובין בברוקלין — והוא דבריו בקריינא דאגרתא [ח״ב סימן צ״ו] ובתוך הדברים כתב וז״ל: ובאמת שדברי המשכנות יעקב חזקים מאוד [שרבים מבטלים מחיצות] שכן הוא ע״פ הגמרא ע״פ כללא