
 

AI 
 

Shiur# 546 | Jan 31st 2026 

 
 

 תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף ה עמוד א 

דיניה לא דינא. או דילמא:   -דגמירנא וסבירנא, ונקיטנא רשותא. אבל לא נקיט רשותא    -איבעיא להו: כגון אנא  

אף על גב דלא נקיט רשותא דיניה דינא? תא שמע: דמר זוטרא בריה דרב נחמן דן דינא וטעה, אתא לקמיה 

דיניה   -זיל שלים. שמע מינה: כי לא נקיט רשותא    -לא תשלם, ואי לא    -דרב יוסף, אמר לו: אם קיבלוך עלייהו  

 דינא, שמע מינה.

 רש"י מסכת סנהדרין דף ה עמוד א 

 יודע אני להוסיף וליישב טעמים מדעתי. -וסבירנא  שמועות דינין מרבותי. -דגמירנא 

 הקדמה של התעוררות תשובה 

 

 



 

 ס"ק ג  ב"ח חושן משפט סימן ז 

קטן פסול לדון. תימה דבגמרא לא אשכחן דקאמר דפסול לדון גם הרמב"ם לא כתב לגבי דין קטן כלום ואיכא 

למישמע מתוך מה שכתב פרק )י'( ]ט'[ מהלכות עדות )ה"ז( דקטנים פסולים לעדות מן התורה שנאמר בעדים  

וי"ל דסבירא ליה לרבינו מדכתבו  ועמדו שני האנשים דדוקא בעדות דגלי קרא אבל לדון כשר.  יז(  יט  )דברים 

התוספות )ב"ק טו א ד"ה אשר( דאשה פסולה לדון מדתנן כל הכשר לדון כשר להעיד ואשה פסולה להעיד משם 

נמי מוכח בקטן מדפסול להעיד פסול לדון ולהכי אפילו הוא בן עשרים אם לא הביא שתי שערות עדיין קטן הוא 

אם לא נולדו בו סימני סריס כדלקמן בסימן ל"ה )ס"ה( וסימן רל"ה )סי"ד(. וסברת יש אומרים דאינו ראוי לדון עד 

שיהא בן י"ח וכו' מדשמואל בפרק במה בהמה דאמר כל דין שדן יאשיהו וכו' טעמו דבי"ח שנה כבר הגיע לרביע 

שניו ושכלו שלם לירד לעמקו של דין לזכות ולחובה ומטעם זה אמרו חז"ל )אבות פ"ה מכ"א( בן י"ח לחופה אבל  

 לגבי עדות דאינו מעיד אלא מה שראה ושמע סגי בי"ג שנה והביא שתי שערות: 

והירושלמי סובר דדבר תורה קטן כשר לדון ומתניתין דכל הכשר לדון וכו' ה"ק כל איש הכשר לדון וכהאי גוונא 

פירשו התוספות סוף פרק קמא דבבא קמא )טו א ד"ה אשר( ופרק בא סימן )נ א ד"ה כל( עיין שם ולפיכך אם  

הוא בן י"ג ולא הביא שתי שערות דקטן הוא ואינו ראוי לעונש אף בבית דין של מטה כדאיתא פרק הערל )יבמות 

ובקי   מפולפל  הוא  אם  הקטן  אף  ובידיעה  בחכמה  דתלי  לדון  לענין  הכי  אפילו  וכו'  חלב  דאכל  בברייתא  א(  פ 

בחדרי התורה כשר לדון אפילו ביחיד מומחה אלא שצריך שיהא בן י"ג מדרבנן כדי שיהא נראה כגדול דסבורים  

 שכבר הביא שתי שערות ומסתפי מעונש אם יעות הדין: 

ולענין הלכה כבר כתב ה"ר ירוחם שכדברי הירושלמי עיקר וכ"כ הסמ"ג בעשה צ"ח )קפח א( דבירושלמי איתא  

דפחות מבן עשרים כשר לדיני ממונות וכ"כ גם הסמ"ק בסימן )רכ"ה( ]רכ"ו[ ומשמע מדבריהם אפילו פחות מבן 

י"ג מדלא פירשו דצריך שיהא מבן י"ג והכי משמע מדברי הרמב"ם דכל קטן כשר לדון אלא דמכל מקום נראה 

 דבעינן שיהא מבן י"ג ומעלה ואז אפילו לא הביא שתי שערות וכדכתב רבינו על שם הירושלמי: 

 שולחן ערוך יורה דעה הלכות כבוד רבו ותלמיד חכם סימן רמב סעיף ט

יש מי שכתב שכל הכתוב בספרים מפסקי הגאונים יכול להורות בימי רבו, רק לא יורה דבר מלבו ולא יסמוך על 

 ראיותיו לדמות מילתא למילתא מעצמו.



AI  בהלכה 

 הכשר  כל ה "ד  א עמוד נ דף נדהתוס' 

 דף ) ק" דב  ק" פ  ובשלהי  ההיא   בעת  ישראל  את  שופטה  והיא  בדבורה  כדכתיב  לדון  דכשרה  אשה  והרי  ת" וא

  מיירי   קרא  דהאי  היכי  וכי  שבתורה  עונשין  לכל  לאיש  אשה  הכתוב  השוה  לפניהם  תשים  אשר  דרשינן.(  טו

  פסולה  ואשה  כוכבים  עובדי  לפני  ולא  לפניהם:(  פח  גיטין)  בהמגרש  כדדרשינן  בדיינין   נמי  מיירי   בנדונין

  נמי   אי   להעיד   כשר  לדון  הכשר  איש   כל  ק" דה  ל" וי  , .(ל  דף  שבועות)  העדות  שבועת  בפרק   כדאמר  להעיד

 היתה   לא  נמי   אי   הדיבור פ " ע  דנה  היתה   ודבורה  בכלל  אשה  אין   בדיינים   מ" מ  בכלל  אשה  הוי  דבנידונין  נהי

 שנים  פי  מעל  שני  אנשים  שני  מועמדו  דילפי  אית  לדון  אשה  פוסל  ובירושלמי  הדינים  להם  מלמדת  אלא   דנה

 . במחנה אנשים שני  מוישארו דילפי ואית עדים

 ה שלחן ערוך חושן משפט סימן ז סעיף  

 ן.ואשה פסולה לד

 שלחן ערוך חושן משפט סימן ז סעיף ג 

  לא  ואפילו,  כשר  ומעלה  ג" י  דמבן  א" וי.  שערות  שתי  והביא  ומעלה  ח" י  מבן  אלא  לדון  ראוי  שאינו  אומרים  יש

שערות. וצ"ע שהרי אם הוא בן י"ג שנה בלי שתי שערות הוא קטן. ומה מהני מה דהוי בן י"ג    שתי  הביא

 . שנה

 ב"ח שם ס"ק ג 

  כלום   קטן   דין   לגבי  כתב  לא  ם" הרמב  גם   לדון   דפסול  דקאמר  אשכחן  לא  דבגמרא  תימה.  לדון  פסול   קטן

  שנאמר  התורה  מן  לעדות  פסולים  דקטנים(  ז " ה)  עדות  מהלכות'  ט  פרק  שכתב  מה   מתוך  למישמע  ואיכא

 לרבינו  ליה  דסבירא  ל" וי.  כשר  לדון  אבל  קרא  דגלי  בעדות  דדוקא  האנשים  שני  ועמדו (  יז  יט  דברים)  בעדים

 פסולה   ואשה  להעיד  כשר  לדון  הכשר  כל  מדתנן  לדון  פסולה  דאשה(  אשר  ה" ד  א  טו  ק" ב )  התוספות  מדכתבו

  שתי  הביא  לא  אם  עשרים  בן   הוא  אפילו   ולהכי  לדון  פסול  להעיד   מדפסול  בקטן  מוכח   נמי  משם  להעיד

  וסברת(.  ד" סי )  ה" רל  וסימן(  ה"ס)   ה" ל  בסימן  כדלקמן  סריס  סימני  בו  נולדו  לא  אם  הוא  קטן  עדיין  שערות

'  וכו  יאשיהו  שדן  דין   כל  דאמר  בהמה  במה  בפרק  מדשמואל'  וכו  ח " י  בן  שיהא  עד  לדון   ראוי   דאינו  אומרים  יש

  אמרו   זה  ומטעם   ולחובה  לזכות  דין   של  לעמקו  לירד  שלם  ושכלו  שניו   לרביע  הגיע  כבר  שנה  ח" דבי  טעמו

  שנה  ג" בי  סגי  ושמע  שראה  מה  אלא  מעיד  דאינו  עדות  לגבי  אבל  לחופה  ח" י  בן(  א " מכ  ה" פ  אבות)  ל" חז

 שערות. שתי והביא



  וכהאי   לדון  הכשר  איש  כל  ק" ה'  וכו  לדון  הכשר  דכל  ומתניתין   לדון   כשר  קטן  תורה  דדבר   סובר  והירושלמי

 שם   עיין(  כל  ה" ד  א  נ)  סימן  בא  ופרק(  אשר  ה" ד  א  טו)  קמא  דבבא  קמא  פרק  סוף  התוספות  פירשו  גוונא

  כדאיתא  מטה  של  דין  בבית  אף  לעונש  ראוי  ואינו  הוא  דקטן  שערות  שתי  הביא  ולא  ג" י  בן  הוא  אם  ולפיכך

  אם   הקטן  אף  ובידיעה  בחכמה  דתלי  לדון  לענין  הכי  אפילו '  וכו  חלב  דאכל  בברייתא(  א  פ  יבמות)  הערל  פרק

  שיהא  כדי  מדרבנן  ג " י  בן  שיהא  שצריך   אלא  מומחה  ביחיד  אפילו   לדון   כשר  התורה  בחדרי   ובקי   מפולפל  הוא

 הדין.  יעות אם מעונש ומסתפי שערות שתי הביא שכבר דסבורים כגדול נראה

  דבירושלמי (  א  קפח)  ח" צ   בעשה  ג" הסמ  כ" וכ  עיקר  הירושלמי  שכדברי  ירוחם   ר" ה  כתב  כבר  הלכה  ולענין 

  אפילו   מדבריהם  ומשמע[  ו" רכ( ]ה" רכ)  בסימן  ק" הסמ  גם  כ" וכ  ממונות  לדיני  כשר  עשרים  מבן   דפחות  איתא

 דמכל  אלא  לדון  כשר  קטן  דכל  ם" הרמב  מדברי  משמע  והכי   ג" י  מבן  שיהא  דצריך  פירשו  מדלא  ג" י  מבן  פחות

 הירושלמי.  שם  על  רבינו  וכדכתב  שערות  שתי  הביא  לא  אפילו  ואז  ומעלה  ג" י  מבן  שיהא  דבעינן  נראה  מקום

 ב איתא   עמוד כה ראש השנה דף 

  לומר ,  עולם  חמורי  כשלשה  עולם  קלי  שלשה  הכתוב  שקל.  שמו  בקראי  ושמואל  בכהניו  ואהרן  משה  ואומר

  קל   שאפילו  ללמדך.  בדורו  כשמואל  בדורו  יפתח ,  בדורו  כאהרן  בדורו   בדן,  בדורו  כמשה  בדורו  ירובעל  לך

  השפט   ואל  הלוים  הכהנים אל  ובאת  ואומר ,  שבאבירים  כאביר  הוא  הרי   -  הצבור על  פרנס  ונתמנה  שבקלין

 אלא  לילך   לך  אין   הא  בימיו  היה  שלא  הדיין   אצל  הולך  שאדם  דעתך  על  תעלה  וכי .  ההם  בימים   יהיה  אשר

 .מאלה טובים  היו הראשונים שהימים  היה מה תאמר אל  ואומר, שבימיו שופט אצל

 הקדמת האגרות משה לאורח חיים חלק א 

 לידע   שרצו  לאלו  למעשה  הלכה  להורות  ד" לע  נראה  שהיה  מה  שהשבתי  מה  הוא  שרובו  זה  ספרי  הנה

' ה  וביראת  בתורה  עולם  גדולי  הרבה  שהרי  למעשה  מלהשיב  למנוע  לכאורה  היה   הראוי  שמן  ואף.  דעתי

  ח " ת  זה  הפילה  חללים  רבים  ב" כ  דף  בסוטה  רב  אמר  הונא  ר" א  אבא'  ר  ממאמר  מיראתם  מלהורות  נמנעו

  ומטעם   מורה  ואינו  להוראה  שהגיע  ח" ת  זה  הרוגיה כל  ועצומים  גם  שאמר  ואף,  ומורה  להוראה  הגיע  שלא

 שבל  מדאגה  לשואלי  להשיב  הוצרכתי  אשר  ודי   שלו  התשובות  לספר  בניו  בהקדמת  הובא  א" רעק  כתב  זה

 המורה   צריך  עתה  שגם  מאחר  הוא  שנמנעו  אלו  מ" מ,  שם  עיין  מורה  ואינו  להוראה  שהגיע  מי  כל  בכלל  אהיה

  הוא   דור  בכל  שודאי  אף  לכן,  אבא'  ור  הונא  ורב  רב  בימי   להורות  צריך   שהיה  כמו   הדין   כאמיתות  להורות

  להורות   הציוי  הוא  ועליהם  עתה  שיורו  שייך  זה  דור  חכמי  רק  שהרי  להוראה  הגיעו   להחשיב  אחרת  מדה

 זה   מאמרם  כוונת  כ" ובע,  הראשונים  כדורות  הוראה  מורי   האחרונים   בדורות  להשיג  אפשר  אי  דהא,  לדורם

  להוראה   שהגיעו  אלו  על  אף  אלא,  דוקא  בזמנם  להוראה  שהגיעו  אלו  על  רק  אינו,  להוראה  שהגיע  ח" ת

 כהאמת  מכוין  אינו  שמא  לחוש  אחד  כל  על  ודאי  יש  מ " מ,  א" רעק  כדהורה  להורות  שמחוייבים  אלו  בדורות

  כל   אחר  שאף  א" רעק  ושאני  להורות  להם  ואין   הדין  אמיתות   לכוין  יכולין  שאין  הכריעו   היראה  מצד   ולכן



.  עצמו   לאמוד   יכול  והיה  גובריה  דרב   להוראה  הגיע  מדין  שעליו  החיוב   מטעם  למעשה  והשיב  הורה  החששות

  מלהעלות   ש" וכ  לגמרי  מלהורות   למנוע  לי  שהיה  כראוי  וחכמה  תורה  בי  שאין  כמוני  ערך  לקטני  ש" כ  כ" וא

 .העולם לכל כהוראה שהוא הדפוס על

  היו  שלא  אף  להורות  האחרונים  דורות  חכמי  ומחוייבין  רשאין  שהיו  בזה  ד" לע  שהנכון  מטעם  הוא  אבל

  האמת   שהוא  כפי  הדין  אמיתות  כיוונו  לא  אולי  לחוש  ודאי  שיש'  הגמ  חכמי  בדורות  להוראה  הגיע  נחשבין

  כראוי  שעיין  אחרי  להחכם  שנראה  כפי   אלא  היא  בשמים  לא  נאמר  כבר  להוראה  האמת  אבל  שמיא  כלפי

  הוא   הדין  פסק  הוא  שכן  לו  ונראה  ת" מהשי  וביראה  ראש  בכובד  כחו  כפי  ובפוסקים  ס"בש  ההלכה  לברר

  שגם  נאמר  כזה  ועל,  הפירוש  כן  שאינו  שמיא  כלפי  גליא   בעצם  אם  אף  כן   להורות  ומחוייב  להוראה  האמת

  על   שכר  ויקבל.  לדבריו  סתירה   היה  ולא  שפסק  כמו  הפירוש  נראה  שלו  מאחר  חיים   אלקים  דברי   דבריו

 י" בא   היתה  אחת  עיר  יצחק  ר" א  ל" ק  דף  דשבת  מהא  לזה  גדולה  והוכחה.  כפירושו  אינו  שהאמת  אף  הוראתו

  על   גזירה  הרשעה  מלכות  וכשגזרה  בזמנן  שמתו  גדול  שכר   הוא  ברוך   הקדוש  להם   ונתן  א" כר  עושין   שהיו

  וחטאת   במזיד  סקילה  חיוב  והוא  א" כר   שלא  נפסק  דדינא  אליבא  שהאמת  אף  העיר  אותה  על  גזרו  לא  המילה

  בכל   עיונו  אחרי  החכם  שסובר  כפי  הוא  שכר  מקבל  וגם   להורות  שמחוייב  להוראה  דהאמת  אלמא,  בשוגג

 מתיר  וזה  אוסר  שזה  והאחרונים  הראשונים  רבותינו  מחלוקות  כל  ענין  וזהו.  כן  אינו  ממש   שהאמת   אף  כחו

  מהן   כאחד  רק  הוא  האמתי  שהדין  אף   שסובר  כמו  במקומו  להורות  אחד  כל  יכול  כחד  נפסק  שלא  זמן  שכל

  מקומות   בין  חמורים  באיסורים  גם   חלוקים  הרבה  מצינו  זה  ומטעם.  הוראתם  על  שכר  מקבלים  החכמים  ושני

 דברי  הם  ושניהם  א" וכהרמ'  התוס  כחכמי  להורות  הנוהגים  המקומות  ובין  י" והב  ם" כהרמב  להורות  הנוהגים

 . מהם כאחד רק שהוא שמים כלפי גליא האמתי שהאמת אף  חיים אלקים

  ליפרע   עתיד   ומי   דנין  הן  מי   ולפני  דנין  הן  מי  את  יודעין  הדיינים  ויהו   שאמר  אחר' ו  דף   בסנהדרין   כן   ומפורש

  לו   אין  המשפט  בדבר  ועמכם  ל" ת,  איענש  אטעה  שאם  י" ופרש  הזה  בצער  לי  מה   הדיין   יאמר  שמא,  מהן

  לידון  רואות שעיניו מ" לפ אלא הדין מן עצמו ולמנוע לירא לדיין לו דאין י" ופרש רואות  שעיניו מה אלא לדיין

 להזדקק  שמחוייב  להוראה  האמת  דזהו  וכוונתו,  שם  עיין,  יענש  לא  ושוב  ולאמיתו  לצדקו  להוציא  ויתכוין

 . ממש האמת שאינו אף ולדון  ולהורות

  ה" להקב  מצאו  למרום  משה  שעלה  בשעה  רב  אמר  יהודה  ר" א  ט" כ  דף  במנחות  שאיתא  מה  ביארתי  ובזה

  יוסף   בן  ועקיבא  יש  אחד  אדם  לו   אמר  ידך   על  מעכב  מי  ע" רבש  לפניו   אמר  לאותיות  כתרים   וקושר  שיושב

  ועוד .  שאמר  כתרים  לשון  מובן  לא  שלכאורה,  הלכות  של  תילין  תילין  וקוץ   קוץ  כל  על  לדרוש  שעתיד  שמו

 ללשון  שייך  אין  עליהם  להוסיף  צריך  אתה   למה   י" שפרש  דמה,  בזה  כוונתו  מה,  מעכב   מי  משה  שאלת  קשה

 בפירוש  כתב  לא  למה  להקשות  כוונתו  ואם,  זה  לו  למה  יקשה  מעכב  להיות  כביכול  שייך  היה  אם  דאף  מעכב

 ת"שהשי  שנמצא  כתרים  לשון  מדויק  שבארתי  מ" לפ  אבל .  הלכות  של  תילין  ידרוש  ע" שר  בזה  תירוצו  מובן  לא

  טעם  הבנתו  כפי  הדין  ויפסוק  למלתא  מלתא  וידמה  החכם  שיעשה  היינו  למלכים  התורה  אותיות  את  עשה

  להאמת נתכוונו שלא שאפשר אף התורה חכמי רוב הבנת כפי יעשו מחלוקת וכשיהיה, שבתורה האותיות



 פ" בע המסור ואת הכתוב את שיבינו כפי שיעשו לישראל התורה את נתן ה" דהקב, כן ה" הב דעת היה ולא

 מתחלה  הסכים  אלא  היא  בשמים  שלא  התורה  בדיני  ת" השי  יכריע   ולא  יפרש  לא   ויותר  הבנתם  לפי  בסיני

  לחכמי  מהתורה שמשמע  מה כפי שעושין מלכים הם התורה שאותיות ונמצא התורה חכמי ופירוש להבנת

  דאנן   משום   דוכתי  בכמה  שמצינו   תורה  אמרה  לשון  וניחא.  ת" השי  כהבנת  זה  היה   לא  שאולי  אף  התורה

,  חיים   אלקים  דברי  ואלו  אלו   ה" וב  ש" ב  על  ג" י  דף   בעירובין  שאיתא  מה  ניחא  וכן.  התורה  אומרת  איך   רק  דנין

  ברבים   אחד  דעת  נתבטלו  שלא  זמן   כל  כתרוייהו   שנאמר  נמצא  הרי  ה" וכב  ש" כב  בתורה   לפרש  שיכולין   דכיון 

  כפי   שיעשו  למלכים  האותיות  הוא  ברוך  הקדוש  עושה  למה  שאל  שמשה  מעכב  מי  פירוש  וזהו .  החולקין

  אחד   דרך  רק  לפרש  אפשר  יהיה  שלא  באופן  שתכתוב  מעכב  דמי,  והמסור  הכתוב  בלשון  החכמים  משמעות

 הקדוש  והשיב.  ככוונתך  שלא  יעשו  שלפעמים  שימצא  להאותיות  מלוכה  כח  נתת  ולמה   האמתית  ככוונתך

  הנכתב   ממעט  תורה  הגדלת  שהוא  הלכות  של  תילין  החכמים  וכל  ע" ר  ידרשו  זה  י" שע  משום  הוא  ברוך

 .א" כ דף בעירובין עיין  וגבול קץ בלא היא שהתורה  קץ אין בפרט דבר  כל הרבה ולכתוב והנמסר

  ובפוסקים   ס" בש  ההלכה  לברר   ויגע   שעמל  אחרי   להחכם  שנראה  מה  הוא  להוראה  שהאמת  שנתברר  ומאחר

 שבדור  החכמים  גם,  להורות  מחוייב  וזה   למעשה  להורות  יש  שכן  ת"מהשי  וביראה  ראש  בכובד  כחו  כפי

 ג" ל  דף  מ" שבב  ומה.  אמת  דין  נחשב  שהוראתם  משום  להורות   ומחוייבים  להוראה  הגיעו  להחשיבם  יש  הזה

  ה " ובד  לעמי  ה" בד  התם  י" כדפרש  היטב  לברר  טרחו  כשלא  רק  הוא  כזדונות  להם  נעשות  ששגגות  ח" בת

  שמתוך   דקדוקיו  ולחקור  לפלפל  בלמוד  זהיר  הוי  שכתב  ב" מי  ד" פ  אבות  י" בפרש  מבואר  מזה  ויותר  זהיר  הוי

 ישכח  שלא  עד   הדברים  שיחזור   שם   יונה'  הר'  פי  וכן.  כזדון  נעשה  כדין   שלא  ומורין  בלמוד   מדקדקין   שאין

  דבר   בכל  כי  זדון  עושה  זה   בכל  אשר  הראשונה  בסברא  יסמוך  לא  גם  דברים  של  לעומקן  שירד  ועד  דבר

  ויגע   כשטרח  אבל,  שם  עיין  לטעות  שיש  לידע  ל" שהי  פושע  נקרא  וחוטא  לבו  אל  נתן  ולא  מצויה  שהטעות

 . אופן בכל שכר ז" ע ומקבל כן להורות מחוייב  הדין לברר כחו בכל

  לידע   להרוצים  עמל  ברוב  ההלכה  את  שבררתי  אחרי  ד" לע   שנראה  מה  להשיב  וגם  להורות  סמכתי  ז" וע

  בעצמו   יעיין  שהשואל  ההלכה  כמלמד  רק  הנני  זה  שבאופן  שנברר  מה  וכל  הטעמים  שכתבתי  ובפרט ,  דעתי

  שאמר'  ד  דף  מברכות  לי  משמע  וגם.  שם  א" רעק  בדברי  כדאיתא  ומורה  כפוסק  כלל  שאיני,  ויבחור  ויבדוק

 טובא   קשה   שלכאורה,  לבעלה  אשה   לטהר  כדי  ובשליא  ובשפיר  בדם  מלוכלכות  ידי  ואני  אני  חסיד  לא  דוד

  צריך   שלכן,  בירושלים  הרבה  שהיו  אחרים  לחכמים  השואלות   הנשים  את  לשלח  ל" הו  למלך  כבוד  זה  אין  אם

  רשאי   הוא  אם   שלו  מצוה  היא  אצלו  שבאת  דכיון  אחר  לחכם  ממנו  השואל  את  לשלח  לחכם   דאסור  לומר

 שיש   וגם.  ההלכה  לברר  ת"השי  עזרני  אך  אם  אותי  השואל  לכל  והשבתי  שהוריתי  ונמוקי  טעמי  וזהו.  להורות

'  ה  דבר  ממני  השואלים  שירבו  בטוח  שהוא  וכמעט  שמקוה  עלי  שאמר   ל" זצ  הגאון  מארי  לאבי  רוח  נחת  בזה

 לברר   עתה  עד  שעזרני  על  ת" להשי  מברך  ואני,  כהלכה   אשיב  ת" השי  ובעזרת  ובכתב  פ" בע  הלכה  זו

  טעות  שום  בלי  כהלכה  ולהורות   לאמיתתן  רבותינו  דברי  להבין  ימי  כל  יעזרני  וכן   להשיב  שאוכל  השאלות

 . לעולם תורה לומדי כל בתוך תלמידי ולכל זרעי ולזרע לזרעי וגם ומכשול



 יעיין   הוראה  ומורה  ח" ת  שכל   ההלכה   כמברר  אלא  בזה   שאיני  מאחר  להדפיסם  לנכון  גם  מצאתי  ולכך

 רבותינו   חבורי  על  אף  בארובה  כסומא  סמכתי  לא  שאני  יראה   וכאשר  כן  להורות  אם   בעצמו  ויבחון  בהדברים

  שיבדוק   בספרי  מעיין  לכל  מבקש  אני  וכן  שם  א" רעק  צוה  כאשר  נכונים  שהם  להבין  כחי  בכל  בדקתי  אלא

 בספרי  גם  ואהיה  בוריה  על   הלכה  לברר  איך  לידע  גדול  תועלת  בזה  יש  ולכן,  למעשה  יורה  ואז  דברי  אחרי

 בקרוב  ישראל  ולכל  לנו  ולזכות  הימים  כל  וללמד  ללמד  ת" השי  ויזכנו  ל" חז  ששבחו  מסכתי  גלי  בכלל  זה

 .כהבטחתו דעה הארץ ולמלאה ב" בה ולבנין  דוד בן  משיח י" ע שלימה לגאולה

 דרשות הר"ן דרוש ג 

  אמר (  ב  יט)  במגלה  שאמרו  כמו,  בסיני  למשה  נמסרה  פה  ושבעל  שבכתב  התורה  שכל,  הוא  כך  הענין  אבל

 ברוך   הקדוש  שהראהו  מלמד,  הדברים  ככל  ועליהם(  י  ט  דברים)  דכתיב  מאי  יוחנן  רבי   אמר  אבין  בר  חייא'  ר

 דקדוקי.  מגלה  מקרא  ניהו  ומאי  לחדש  עתידים  שסופרים  ומה  סופרים  ודקדוקי  תורה  דקדוקי  כל  למשה   הוא

 ושתהיה ,  הגבורה  מפי  ה"ע  רבינו  משה  למדן  וכלן,  ישראל  חכמי  שבין  סברות  וחילוקי  המחלוקת  הם,  סופרים

 עמד( ב נט) מציעא בבבא שאמרו ומחלוקתו הגדול אליעזר' ר ענין וזהו . הדור חכמי הסכמת כפי ההכרעה

, סיני  הר  על  למשה  נתנה  כבר  היא  בשמים  לא  מאי(,  יב  ל  דברים)  היא  בשמים  לא   ואמר  רגליו   על  יהושע'  ר

, מהם יותר האמת אל מסכים היה אליעזר' שר כולם ראו הנה. להטות רבים אחרי( ב כג שמות) בה וכתוב

  אחר , כהסכמתם מעשה עשו כן פי על ואף, כדבריו השמים  מן והכריעו, צודקים  אמיתיים כולם אותותיו וכי

  עוברים  והיו ,  לטהר  רצו  לא  האמת  הפך   מסכימים  שהיו  יודעים  שהיו  פי   על  אף,  לטמא  נוטה  היה  ששכלם

 , עכ"ל.הדורות לחכמי נמסרה שההכרעה, לטמא נוטה ששכלם כיון מטהרים היו אם דתם על

 דרשות הר"ן דרוש ז 

,  נחלקו  והלל  שמאי  הרי,  הגבורה  מפי  למשה  נאמרו  המחלוקת  כתות  ששתי  נאמר  איך,  עיון  צריך  הענין  וזה

 והשני   אמיתי  הדעות  משני  שאחד  באמת(.  ב" מ  א" פ  עדויות)  מקביים  אומר  והלל  חלה  מקב  אומר  שמאי

 שבכתב   התורה  שכל  ידוע  שדבר,  הוא  כן  הענין  אבל.  אמיתי  בלתי  דבר  השם  מפי  שיצא  נאמר  ואיך,  הפכו

  דברים )  דכתיב  מאי   יוחנן'  ר  אמר  אבא  בר  חייא   רבי  אמר(  ב  יט )  במגילה  שאמר  כמו,  למשה  נמסרה  פה  ובעל

  ומה   סופרים  ודקדוקי  תורה  דקדוקי  למשה  הוא  ברוך  הקדוש  שהראהו  מלמד,  הדברים  ככל  ועליהם(  י  ט

 שבין   הסברות  וחילוקי  המחלוקות  הם  סופרים  דקדוקי,  מגילה  מקרא  ניהו  ומאי  לחדש  עתידים  שסופרים

[ ל]כל  לו  מסר  אבל.  בפרט  ומחלוקת  מחלוקת  כל  הכרעה  בלא  הגבורה  מפי  משה  למדם  וכולן,  ישראל  חכמי

  אשר  הדבר  מן  תסור  לא(  יא  יז  דברים)  וכן,  להטות  רבים  אחרי(  ב  כג  שמות)  והוא,  האמת  יודע  בו  אשר

  ואם , המרובים כדברי הלכה קובעים  היו  רבים אצל יחיד   היה אם, החכמים בין המחלוקת  וכשרבו. לך יגידו 

  כאמרו ,  להם  ההכרעה  נמסרה  שכבר.  ההוא  הדור   לחכמי  הנראה  כפי,  יחיד   אצל  יחיד  או   רבים   אצל  רבים

  שניתן   הרי ',  וגו  תסור  לא'  וכו  ההם   בימים  יהיה  אשר  השופט   ואל  הלוים  הכהנים  אל  ובאת(  יא  -  ט  שם)



  מהם   גדולים  מהם  הקדומים  יהיו  אם  ואף,  להם  הנראה  החכמים  במחלוקת  להכריע  הדורות  לחכמי  רשות

 . להפכו או לאמת שיסכימו הן, הסכמתם אחר  לילך ונצטוינו. מהם ורבים

 לא  ואמר  רגליו  על  יהושע'  ר  עמד(  ב  נט)  במציעא  שם  כדאמרינן ,  ומחלוקתו  הגדול  אליעזר  רבי  ענין   וזהו

  הנה. להטות רבים אחרי(  ב כג שמות) בה וכתוב סיני הר על למשה ניתנה כבר(  יב ל דברים) היא בשמים

  השמים   מן  והכריעו,  צודקים  אמיתיים   כולם  אותותיו  וכי,  מהם  יותר  האמת  אל  מסכים  אליעזר'  שר  כולם  ראו

  שהיו   יודעים  שהיו  פי  על  אף,  לטמא  נוטה  ששכלם  שאחר.  כהסכמתם  מעשה  עשו  כן  פי  על  ואף,  כדבריו

  נוטה   ששכלם  כיון,  מטהרים  היו   אם  תורה   דברי  על  עוברים   והיו.  לטהר  רצו  לא,  האמת  מן   הפך  מסכימים

 . 'ה צוהו אשר הוא הם יסכימו ואשר, הדורות לחכמי  נמסרה שההכרעה. לטמא

 ב    עמוד ו   דף  גיטין 

  מצא   זבוב:  אמר  אביתר  רבי ,  פילגשו  עליו  ותזנה:  דכתיב,  ידיה  על  מריה  דאסכים  הוא  אביתר'  ר  הא  ועוד

:  ל" א? הוא ברוך הקדוש עביד קא מאי: ל" א, לאליהו אביתר' ר ואשכחיה, לה מצא נימא: אמר יונתן' ר, לה

,  ו" ח:  ל" א,  אומר  הוא  כך  בני  יונתן,  אומר  הוא  כך  בני  אביתר:  ליה  אמר?  קאמר  ומאי ,  בגבעה  בפילגש  עסיק

   . והקפיד  מצא  נימא,  הקפיד  ולא  מצא  זבוב  הן  חיים  אלהים  דברי  ואלו  אלו:  ל" א?  שמיא   קמי  ספיקא  איכא  ומי

 


